

# الرحمة النبوية بغير المسلمين وصايا ومواقف عملية وبيان أسباب الشدة النبوية في بعض المواقف

اعداد:

سليمان بن محمد بن خلفان الكعبي مشرف تربوي (مادة التربية الإسلامية) وزارة التربية والتعليم – سلطنة عمان













# المقربة المادة

الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم، والصلاة والسلام على إمام المرسلين ورحمة الله للناس أجمعين، وعلى آبه وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:





ويهدف هذا البحث إلى بيان الخلق النبوي في الرحمة بغير المسلم، والتعرف على التوجيهات الربانية الواردة في آيات القرآن الكريم في كيفية معاملة غير المسلمين، والوقوف على بعض أقوال النبي المليخ وتوجيهاته التي تدعو للرحمة بغير المسلمين، مع طرح نماذج عملية من حياة النبي في تؤكد رحمته بغير المسلمين، بالإضافة إلى استخلاص آثار الرحمة النبوية على غير المسلمين، كما سيتناول البحث توضيحا لأسباب شدة النبي المليخ في التعامل مع بعض غير المسلمين في بعض المواقف والمواطن التي شهدتها حياته النبوية عليه السلام.

وجاء هذا البحث موزعا على مقدمة، وتعريف بمصطلحات البحث، وثلاثة مباحث وخلاصة كالآتى:

المقدمة.

مصطلحات البحث: الرحمة - غير المسلم.

المبحث الأول: التوجيهات الربانية في معاملة غير المسلمين.

المبحث الثاني: الرحمة النبوية بغير المسلمين ويتضمن الآتي:

- ١. حرص النبي الملي على دعوة وهداية غير المسلمين.
- ٢. وصايا النبي طبي المسلمين في معاملة غير المسلمين (في السلم والحرب).
  - ٣. مواقف نبوية عملية في التعامل مع غير المسلمين.
    - ٤. آثار الرحمة النبوية على غير المسلمين.

المبحث الثالث: الشدة النبوية في معاملة غير المسلمين نماذج وأسباب.

الخاتمة: خلاصة نتائج البحث.

واتبع الباحث المنهج الوصفى التحليلي لأقوال النبي الملي وأفعاله





العملية التي تؤكد على رحمته عليه الصلاة والسلام، واستنتاج أبرز نتائج التعامل النبوي بخلق الرحمة مع غير المسلمين، وأسباب الشدة التي ظهرت في معاملة بعضهم.

أما فيما يتعلق بالأحاديث النبوية وتخريجها فقد حرص الباحث على انتقاء الأحاديث الصحيحة والتأكد من صحتها، فغالبها من أحاديث الصحيحين (البخاري ومسلم)، أما بخصوص الأحاديث التي انتقاها من بقية كتب السنة فقد حرص أيضا على التأكد من صحتها من خلال ما قاله علماء الحديث، كالشيخ الألباني، والاستفادة مما قاله محققو تلك الكتب.

والله تعالى أسأل الإعانة والتوفيق، والتيسير والقبول، وأن يجعل عملي هذا خالصا لوجهه الكريم، وأن ينفع به من يقرأه، وصلى الله وسلم على رسوله الكريم وآله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.









# مصطلحات البحث

ويشمل الرحمة، وغير المسلم.

#### أولا الرحمة:

تأتي في اللغة بمعان كثيرة منها الرقة والعطف والرأفة، وجاء في القاموس المحيط «الرحمة: الرقة والمغفرة والتعطف»(۱)، وقال ابن منظور: «الرحمة المغفرة وهي رقة القلب وعطفه(۲)، وقال الجرجاني هي «إرادة إيصال الخير»(۲).

وفي الاصطلاح: حالة وجدانية تعرض غالبا لمن به رقة القلب، وتكون مبدأ للانعطاف النفساني الذي هو مبدأ الإحسان»(أ)، وقيل أنها «رقة القلب وانعطاف النفس المقتضي للمغفرة والإحسان»(أ)، ومما سبق يمكننا القول بأن الرحمة فعل الراحم من رقة وتلطف وتعطف واحسان، فهي رقة في القلب يصاحبها حب الخير للآخر، وعطف عليه ورأفة به من حصول الضرر له، والمغفرة والعفو والتسامح من الأمور التي تصاحب الرحمة، ومن صفات الراحم.

٥) العفيفي، من صفات الرسول  $\Omega$  الخلقية والخُلقية، ص ٣٦٤.



(٤)



<sup>(</sup>۱) الفيروز أبادي، القاموس المحيط ج٤، ص ٦٨.

<sup>(</sup>۲) ابن منظور، لسان العرب ج۱۲، ص ۲۳۰.

<sup>(</sup>٣) الجرجاني، كتاب التعريفات، ص ١١٠.

الحسيني، الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية.



#### ثانيا: غير المسلم:





١) (ابن تيمية، درء تعارض العقل والنقل ج١، ص ٢٤٢.

# المبحث الأول التوجيهات الربانية في معاملة غير المسلمين

الرحمة صفة من صفات الله الله المناه الرحمة الرحمة المناه الرحمة المناه الرحمة المناه الرحمة المناه الرحمة المناه الرحمة المناه المناه





هِ النحل: ١٢٥]، يقول ابن كثير في تفسير هذه الآية «من احتاج منهم إلى مناظرة وجدال، فليكن بالوجه الحسن برفق ولين وحسن خطاب»(١)، كما يقول السعدي رضي في تفسير الآية: ليكن دعاؤك للخلق مسلمهم وكافرهم إلى سبيل ربك المستقيم كل على حسب فهمه وقوله وانقياده، ثم يقوم وبالأقرب إلى الأذهان والفهم، وبما يكون قبوله أتم، وبالرفق واللين(٢).

وقريبا من معنى هذه الآية فقد جاء توجيه الله النبي في مجادلة أهل الكتاب خاصة، بحسن المجادلة فقال النبي في أَمُر لُوا عُرَدِلُوا الكتاب خاصة، بحسن المجادلة فقال النبي في أَمُر لُوا المنكبوت: ٤٦]، أهل النبي إلا بِالَّتِي هِي أَمُسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمُ العدو الذي يظهر والمعلوم أن أهل الكتاب غير مسلمين، ومنهم العدو الذي يظهر عداوته، ومع ذلك جعل الله الله مجادلتهم بالحسني، ومعاملتهم بالرفق والرحمة، إلا من أبي منهم، وبغي واعتدى بظلم على مسلم، وحاد عن وجه الحق وعاند وكابر، وأعلن الحرب على الإسلام والمسلمين (٢).

- حض الله و الله الله الله الله على معاقبة الكفار بمثل ما صدر منهم، من غير زيادة على ذلك، وبين له أنه من باب الاحسان والرفق والرحمة بأن الصبر على أذاهم والعفو عن خطأهم أفضل وأحسن في سبيل تحقيق أهداف الدعوة، ونشر الخير، قال تعالى: ﴿وَإِنْ عَاقِبُتُمُ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبُتُم بِهِ } وَلَين صَبَرْتُمُ لَهُو خَيْرٌ لِلصَّدِينِ اللهِ النحل].
- ومن توجيهات الله عَلَى الله عَلَى خَابِيهِ فَي معاملة غير المسلمين ما جاء في قوله عَنْهُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ أَلَا قَلِيلًا مِنْهُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ أَلَا قَلِيلًا مِنْهُمْ أَلَا قَلِيلًا مِنْهُمْ أَلَا قَلْمُ مَنْهُمْ أَلِيلًا فَلَا قَلْمُ مِنْهُمْ أَلَا قَلْمُ فَالْمُ فَلَا فَا عَلَى غَلْمُ مِنْهُمْ أَلِيلًا قَلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا



<sup>(</sup>۱) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٢، ص ٦١٣.

<sup>(</sup>۲) السعدى، تيسير الكريم المنان، ص٤٥٢.

<sup>(</sup>٣) أنظر: التفسير الميسر، ص ٤٠٢.

وَاصَفَحَ إِنَّ اللَّه يُحِبُ المُحَسِنِينَ ﴾ [المائدة:١٣]، وهذا أمر من الله عز ذكره لنبيه الله بالعفو عن هؤلاء القوم (١)، وقد جاءت هذه الآية في سياق الحديث عن اليهود وما يصدر عنهم من نقض للعهود والمواثيق وصد عن سبيل الحق والدين، وتحريف الآيات عن مواضعها، فهم أهل خيانة وغدر يسيرون على منهاج أسلافهم - إلا قليلا منهم، ومع ذلك يوجه الله الله الله الله الله والمواثق والرحمة معاملتهم، والصفح عنهم (١)، في إشارة إلى خلق الرفق والرحمة التي ينبغي أن يتحلى بها الداعي إلى سبيل ربه تبارك وتعالى.

- ومن توجيهات الله التي تشعرنا بالتأديب الرباني للنبي على حسن المعاملة والرفق بالناس قوله تعالى: ﴿خُدِ ٱلْعَفُو وَأَمُنُ عِلِي الْمُرْفِ وَأَعُرِضَ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ الله الأعراف]، فبعد أن عدد الله الله الله الله الله الله المشركين، وبين سفه رأيهم وضلال سعيهم أمر رسوله الله بأن يأخذ العفو من أخلاق الناس، والعفو هنا ضد الجهد، وأمره أيضا بأن يأمر بالمعروف وهو كل خصلة حسنة ترتضيها العقول وتطمئن لها النفوس، كما أمره بالإعراض عن الجاهلين الها العقول وتنطلق من الأخلاق الربانية كلها عوامل مساعدة على حسن الخلق، وتنطلق من الرحمة في معاملة الخلق مسلمهم وكافرهم -.
- ومن التوجيهات الربانية للنبي المِلِي قوله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَنْ خِعُ نَفْسَكَ عَلَى ءَاثَرِهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا الله الكهف]، حيث أن رسول الله الله كان حريصا على هداية كفار مكة إلى الإسلام، وكاد

٢) التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم، ج ٣، ص ١٢٥.





<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري، ج١٠، ص١٣٤.

<sup>(</sup>٢) التفسير الميسر، ص ١٠٩.



- كما أن الله وه وجه نبيه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه الله الله الله المنه المنه
- ومن توجيه الله ﷺ لنبيه 🕮، ولجميع المسلمين في معاملة غير





<sup>(</sup>۱) الزمخشري، الكشاف، ج٢، ص٥١٨.

<sup>(</sup>٢) التفسير الميسر، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٣) أبو حيان، البحر المحيط، ج٣، ص١٢٦.

المسلمين ما جاء في قوله تعالى: ﴿ لَا يَنْهُنَكُرُ اللّهُ عَنِ الّذِينَ لَمْ يُقَنِلُوكُمُ فِي اللّذِينِ وَلَمْ يُحُرُ مِن دِيكُرُكُمُ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُواْ إِلَيْهِمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل







<sup>)</sup> تتمة أضواء البيان، ج٨، ص١٠١.



# المبحث الثاني الرحمة النبوية بغير المسلمين

منهم والكافر، وأخبر عنه أنه حريص على هدايتهم، وادخالهم في دين الإسلام جميعا، ورحمة النبي الله المسلمين المؤمنين أمر معلوم؛ فهم أتباعه ومحبوه، وهم الذين يعتقدون عقيدته، ويدينون بدينه، لكن رحمته صلوات الله وسلامه عليه لم تقتصر على المؤمنين بل شملت حتى الكافرين به، ويؤكد الرسول ١١٨ نلك بقوله: (أنا نبي الرحمة)، وبقوله (إنِّي لَمْ أُبْعَثُ لَعَّانًا وَإِنَّمَا بُعثَتُ رَحْمَةً) -أخرجهما الإمام مسلم في صحيحه-، فرحمته (الملا اقتضت منه عدم اللعن على مخالفيه، وإنما الحرص على هدايتهم وحسن معاملتهم، وقد جاء في وصفه 🕮 في التوراة أنه «لَيْسَ بفَظً وَلاَ غَليظ، وَلاَ سَخّاب بالأسْوَاق، وَلاَ يَدُفَعُ السَّيِّئَةَ بِالسَّيِّئَةِ، وَلَكَنْ يَغَفُو وَيَصَفَحُ، وَلَنْ يَقْبِضَهُ اللَّهُ حَتَّى يُقيمَ بِهِ المِّلَّةَ الغَوْجَاءَ، بِأَنْ يَقُولُوا : لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ فَيَفْتَحَ بِهَا أَغَيُنًا عُمْيًا، وَآذَانًا صُمًّا، وَقُلُوبًا غُلُفًا» رواه البخاري (رقم الحديث: ٢١٢٥)، والمتتبع للسيرة النبوية يجد الكثير من الشواهد الدالة على الرحمة النبوية في التعامل مع غير المسلمين، وكل ذلك برحمة منه ﷺ وفضل ﴿ فَبَمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَا نَفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [آل عمران:١٥٩]، وقد تعددت الشواهد الواردة

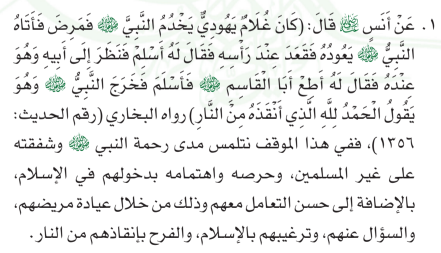
290



في سيرته الله الله التي تؤكد رحمته بغير المسلمين، وفيما يلي سأقف على بعض من تلك الأمثلة، وقد قسمتها على ثلاثة جوانب هي:

### • حرص النبي اللي على دعوة وهداية غير المسلمين:

تعددت الأمثلة من السنة النبوية التي تشير إلى حرص النبي على هداية غير المسلمين، والسعي إلى إنقاذهم من النار والهلاك والعذاب في الدنيا والآخرة، وذلك كله نابع من رحمته بهم، وسماحته في معاملتهم، وحسن خلقه معهم، فتارة يعفوا، وتارة يدعو لهم بالهداية، وأخرى يعظهم ويذكرهم حتى في آخر رمق من حياتهم رجاء إنقاذهم من النار، «فقد كانت العلاقة بينه وبين المخالفين لهم أعلى بكثر من مجرد علاقة سلام وئام، إنها كانت علاقة برِّ بكل معاني الكلمة(۱)»، ومن بين تلك الشواهد النبوية على رحمته بغير المسلمين والحرص على دعوتهم وهدايتهم الأمثلة الآتية:



٢. عن أبي مُوسَى الأشعري ﴿ قَالَ: « كَانَ الْيَهُودُ يَتَعَاطُسُونَ عِنْدَ النّبي مُوسَى الأشعري ﴿ قَالَ: « كَانَ اللّهِ عَنْدَ اللهِ عَنْدَ النّبي ﴿ يَرْجُونَ أَنْ يَقُولَ لَهُمْ: يَرْحَمُكُمُ الله . فيَقُولُ: يَهُديكُمُ

<sup>(</sup>١) السرجاني، فن التعامل النبوي مع غير المسلمين، ص ١٥٤.





الله ويصلح بالكم «رواه الإمام أحمد في مسنده (رقم الحديث: ١٩٥٨)، وفي هذا من الدلائل على جواز الدعوة للكافر بالهداية بخلاف الرحمة يقول المباركفوري: "ولا يقول لهم: يرحمكم الله، لأن الرحمة مختصة بالمؤمنين، بل يدعو لهم بما يصلح بالهم من الهداية والتوفيق والإيمان(١)».

- ٣. عَنْ جَابِرِ بن عَبدِ الله ﴿ قَالَ: "قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّه ﴿ أَخْرَقَتْنَا نِبَالُ ثَقِيفًا وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ قَالَ اللَّهُمَّ الْهَدِ ثَقِيفًا " رواه الترمذي نِبَالُ ثَقِيفًا " رواه الترمذي (رقم الحديث: ٣٩٤٢).
- وجاء في الصحيحين عن أبي هُرَيْرَة هُ قَالَ: جَاءَ الطَّفَيْلُ بَنُ عَمَرِ وِ إِلَى النّبِيِّ هُ، فَقَالَ: إِنّ دَوْسًا قَدْ عَصَتْ وَأَبَتَ، فَادْعُ اللّهُ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ: (اللهُمَّ اهَد دَوْسًا وَأْت بِهِمْ)، أخرجه البخاري (رقم الحديث: ٢٩٣٧) ومسلم (رقم الحديث: ٢٣٨٧)، ففي هذا الحديث والذي قبله تظهر الرحمة النبوية بمن خالفه من غير المسلمين، قال العيني: "وهذا من خلقه العظيم، ورحمته على العالمين؛ حيث دعا لهم وهم طلبوا الدعاء عليهم(٢)»، وقد استجاب الله ها لنبيه ها أجمعين مهتدين.
- ٥. وعند الإمام مسلم في صححه عَنْ أبي هُرَيْرَةَ عَلَى قَالَ: كُنْتُ أَدْعُو أُمِّي إِلَى الْإِسْلَام وَهِي مُشْرِكَةٌ، فَدَعَوْتُهَا يَوْمًا فَأَسْمَعَتْنِي فِي رَسُولَ الله فَ وَأَنَا أَبْكِي، قُلْتُ يَا رَسُولَ الله إِنِّي كُنْتُ أَدْعُو أُمِّي إِلَى الْإِسْلَام فَتَأْبَى عَلَيَّ، فَدَعَوْتُهَا الْيَوْمَ فَأَسْمَعَتْنِي فِيكَ مَا أَكْرَهُ، فَادْعُ الله أَنْ يَهْدِي أُمَّ أبِي هُرَيْرَةَ فَقَالَ رَسُولُ الله فَي الله عَلَيْ الله مَّ الله مَّ الله مَّ الله مَ الله عَلَيْرَة عَلَيْ الله الله وَ الله عَلَيْ مَا أَكْرَهُ الله وَ الله وَا الله وَ الله وَالله وَالله وَ الله وَالله وَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَ



<sup>(</sup>۱) تحفة الأحوذي ج٨، ص١٠.

<sup>(</sup>۲) عمدة القارئ، ج۲۳، ص ۲۹.

بدَعُوة نَبِيِّ الله ﴿ فَامَّا جِئَتُ فَصِرْتُ إِلَى الْبَابِ، فَإِذَا هُوَ مُجَافُ، فَسَمِعَتُ أُمِّي خَشَفَ قَدَمَيَّ، فَقَالَتَ: مَكَانَكَ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ وَسَمِعْتُ خَضَةَ الْمَاءِ، قَالَ: فَاغَتَسَلَتَ وَلَبِسَتَ درَعَهَا وَعَجِلَتَ عَنَ خَمَارِهَا، فَفَتَحَتَ الْبَابَ، ثُمَّ قَالَتَ: يَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَشَهَدُ أَنَ لَا إِلَهَ إِلَّا لَهُ وَمَارِهَا، فَفَتَحَتَ الْبَابَ، ثُمَّ قَالَتَ: يَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَشَهَدُ أَنْ لَا إِلهَ إِلَّا الله وَمَارِهَا، فَأَتَيْتُهُ وَأَنْ أَبَكِي مِنَ الْفَرَح، قَالَ: قُلَتُ: يَا رَسُولَ الله أَبْشَرُ قَد الله أَبْشَرُ قَد الله وَقَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله وَأَتْنَى عَلَيْهَ الله وَقَالَ خَيْرًا وَ مُحَمِدَ الله وَأَتْنَى عَلَيْهَ وَقَالَ خَيْرًا وَ مَعَمِدَ الله وَأَتْنَى عَلَيْهَ وَقَالَ خَيْرًا وَ مَا الرحمة النبوية بمن حوله من أصحابه، وفيه الدعوة لغير فيه من الرحمة النبوية بمن حوله من أصحابه، وفيه الدعوة لغير المسلمين من أقاربهم بالهداية الإسلام.

٣. عَنْ سَهْلِ بَنِ سَعْدِ عَنْ سَمِع النَّبِيَ عَنَى يَقُولُ يَوْمَ خَيْبَرَ لَأُعْطِينَ الرَّايَةَ رَجُلًا يَفْتَحُ اللَّهُ عَلَى يَدَيْه فَقَامُوا يَرْجُونَ لِذَلِكَ أَيُّهُمْ يُعْطَى فَقَالَ أَيْنَ عَلِيٌّ فَقيلَ يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ فَغَدَوْا وَكُلُّهُمْ يَرْجُو أَنْ يُعْطَى فَقَالَ أَيْنَ عَلِيٌّ فَقيلَ يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ فَهَرَأَ مَكَانَهُ حَتَّى كَأَنَّه لَمْ يَكُنْ بِهِ فَأَمَرَ فَدُعِيَ لَهُ فَبَصَقَ فِي عَيْنَيْهِ فَبَرَأَ مَكَانَهُ حَتَّى كَأَنَّه لَمْ يَكُنْ بِهِ فَأَمَرَ فَدُعِي لَهُ فَبَرَا لَهُ مَنَ عُمْرَ النَّعَ مَنْ كَمْر النَّكَ حَتَّى تَلْزَلُ بِسَاحَتِهِمْ ثُمَّ الْمُعُمْم إلَى الْإِسْلَام وَأَخْبِرُهُمْ بِمَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ فَوَاللَّه بِسَاحَتِهِمْ ثُمَّ الْمَعْدَى بِكَ رَجُلٌ وَاحدٌ خَيْرٌ لُكَ مِنْ حُمْر النَّعَم " رواه البخاري لِللَّيْ ورحمته لأَنْ يُهْدَى بِكَ رَجُلٌ وَاحدٌ خَيْرٌ لُكَ مِنْ حُمْر النَّعَم " رواه البخاري (رقم الحديث: ٢٠٠٩)، وهنا نجد حرص النبي هِ فَولا ورحمته بالكافر، فقد أوصى عليا عن بالتأني أهل خيبر، والبدء بدعوتهم للإسلام، قال ابن حجر: "ويؤخذ منه – أي الحديث – أن تألف الكافر حتى يسلم أولى من المبادرة إلى قتله (")»، وهذا من حرصه ورحمته هي بمخالفيه، لأن دعوته لم تكن لإكراه الناس على الدين، او قتلهم وقتالهم، بل كانت من أجل اقناعهم بدين الإسلام.

291

(1)

فتح البارى، مجلد٧، ص٥٩٧.



• وصايا النبي الله المسلمين في معاملة غير المسلمين (في السلم والحرب):

حرص النبي هي على حسن المعاملة للناس أجمعين، منطلقا من قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِيرًا وَلَكِكَنَّ أَكُثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِيرًا وَلَكِكَنَّ أَكُثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَهَا إِلَّا مَا أَن رسالته عامة فإن رحمته شملت عموم الناس أيضا، لذا فقد كان حريصا على حسن المعاملة، والرحمة في التعامل مع الجميع، وبذلك أوصى أصحابه المحمين، ولم تقتصر وصاياه هي حال السلم فقط بل امتدت حتى في حال الحرب، ومن أبرز وصاياه في حسن معاملة غير المسلمين:



- ١. عَنْ جَرير بَنِ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ النَّاسَ» أخرجه البخاري (رقم الحديث: ٧٣٧٦)، ولفظ الناس هنا عام يشمل المسلم والكافر، والرحمة بالكافر أمر أقرته الشريعة فيما لو لم يكن محاربا للمسلمين في زمن الحرب، أو صدر منه ضرر عظيم على مسلم يوجب القصاص منه.
- ٧. عَنُ أَسْمَاءَ بِنِت أَبِي بَكُر ﴿ قَالَ: قَدِمَتَ أُمِّي وَهِيَ مُشْرِكَةٌ فِي عَهْدِ قُرَيْشِ وَمُدَّتِهِمْ إِذْ عَاهَدُوا النَّبِيَ ﴿ مَعَ ابْنَهَا، فَاسَعَتَفَتَيْتُ النَّبِيَ ﴿ فَعُلَتُ النَّابَيَ ﴿ فَقُلْتُ النَّعَمْ، النَّبِي ﴿ فَقُلْتُ اللَّهُ الل
- ٣. عَنْ عَبْدِ اللَّه بَنِ عَمْرِو عَنْ عَنْ النَّبِيِّ هَ قَالَ: 'مَنْ قَتَلَ نَفْسًا مُعَاهَدًا لَمْ يَرِحُ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ مِنْ مَسيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامًا» رواه البخاري (رقم الحديث: ٢٩١٤)، وفي رواية الإمام أحمد « مَنْ قَتَلَ رَجُلًا مِنْ أَهْلِ الذِّمَّةِ لَمْ يَجِدُ رِيحَ الْجَنَّةِ وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ مِنْ مَسيرَةِ سَبْعِينَ عَامًا» مسند الإمام أحمد (رقم الحديث: ١٨٠٧٢)، وفي سُنن أبي داود «ألا مَنْ ظَلَمَ مُعَاهِدًا أَوْ انْتَقَصَهُ أَوْ كَلَّفُهُ فَوْقَ طَاقَتِهِ أَوْ أَخَذَ مِنْهُ شَيْئًا بِغَيْرِ طِيبِ نَفْسٍ فَأَنَا حَجِيجُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» طَاقَتِهِ أَوْ أَخَذَ مِنْهُ شَيْئًا بِغَيْرِ طِيبِ نَفْسٍ فَأَنَا حَجِيجُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»

(۱) فتح البارى، مجلده، ص ۲۸۸.



سنن أبي داود (رقم الحديث: ٣٠٥٢)، ففي هذه الأحاديث يوصي النبي بالوفاء بالعهد، وتحريم قتل أهل الذمة، أو انتقاصهم، وتكليفهم فوق طاقاتهم وذبك في حال كونهم مستأمنين معاهدين في بلاد المسلمين، وهذا من عدل الإسلام وسماحته، وفيه دلالة على عظيم أخلاقه بالضعفاء والمستأمنين.

- عن بريدة بن الحصيب على عن النبي الله أنه كَانَ «إِذَا أَمَّرَ أَمِيرًا عَلَى جَيْش، أَوْ سَريَّة، أَوْصَاهُ في خَاصَّتِه بِتَقَوَى الله، وَمَنْ مَعَهُ مِنَ الله في جَيْش، أَوْ سَريَّة، أَوْصَاهُ في خَاصَّتِه بِتَقَوَى الله، وَمَنْ مَعَهُ مِنَ الله سَريَّ خَيْرًا، ثُمَّ قَالَ: «اغَزُوا بِاسْم الله في سَبيلِ الله، قَاتلُوا مَنْ كَفَرَ بِالله، اغْزُوا وَلاَ تَغُلُوا، وَلاَ تَغَدُرُوا، وَلا تَمْثُلُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا وَلِا تَغُدرُوا، وَلا تَمْثُلُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا وَلِيدًا» أخرجه مسلم (رقم الحديث: ٤٤٩٧).
- ٦. عَنْ عُقْبَةَ بَنِ عَامِر ﴿ قَالَ: ثُمَّ لَقِيتُ رَسُولَ الله ﴿ فَابْتَدَأَتُهُ فَأَخَذَتُ بِيَدِهِ فَقُلْتُ ؛ يَا رَسُولَ اللهِ أَخْبِرَنِي بِفَوَاضِلِ الْأَعْمَالِ، فَقَالَ:
  " يَا عُقْبَةٌ، صِلْ مَنْ قَطَعَكَ، وَأَعْطِ مَنْ حَرَمَكَ، وَأَعْرِضْ عَمَّنَ





ظُلُمُكُ "أخرجه الإمام أحمد في مسنده (رقم الحديث: ١٧٣٣٤)، وهذا التوجيه النبوي للصحابي الجليل عقبة بن عامر عام يشمل المسلم وغير المسلم، حيث لم يرد فيه تخصيص بالمسلمين، كما أن المواقف النبوية في معاملة غير المسلمين تؤكد أن هذه الوصية تشمل غير المسلمين؛ كما أن النبي في وصل أقاربه من غير المسلمين، وأجاز لأصحابه صلة أقاربهم من غير المسلمين كما في حديث أسماء، وأعطى من حرمه من أهل مكة، وأعرض عمن ظلمه، بل وعفى عنهم، ويتأكد هذا المعنى من خلال الآية التي في سورة الأعراف في قوله تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَنَى من خلال الآية التي في سورة الأعراف في قوله تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَنَى من المسلمين من الجاهلين.

# مواقف نبوية في التعامل مع غير المسلمين:

المعلوم أن رحمته وللم شملت المسلم والكافر، والإنسان والحيوان والجماد، ومما يؤكد عموم رحمته وشمولها للكافر فضلا عن المسلم ما رواه أبو هريرة و قال: " قيل: يَا رَسُولَ اللَّه الْدَعُ عَلَى الْمُشَرِكِينَ؟ قَالَ: إِنِّي لَمْ أُبُعَثَ لَعَّانًا، وَإِنَّمَا بُعِثْتُ رَحْمَةً " رواه مسلم (٢٥٥٦)، ففي هذا الحديث يؤكد لنا و وضوح دعوته، وأنه رحمة، ومما يعزز هذا الأمر ويؤكده ما ورد عنه و إلى من مواقف عملية في حياته والتي منها:

ا. في الصحيحين عَنْ عَائِشَةُ أَنَّ رَهْطًا مِنَ الْيَهُودِ دَخَلُوا عَلَى النَّبِيِّ فَقَالُوا: السَّامُ عَلَيْكُ قَالَ النَّبِيُّ فَ: عَلَيْكُمُ فَقُلْتُ: بَلَ عَلَيْكُمُ السَّامُ وَاللَّغَنَةُ، قَالَ النَّبِيُ فَ: يَا عَائِشَةُ إِنَّ اللَّه يُحِبُّ الرِّفْقَ في السَّامُ وَاللَّغَنَةُ، قَالَ النَّبِيُ فَ: يَا عَائِشَةُ إِنَّ اللَّه يُحبُّ الرِّفْقَ في السَّامُ وَاللَّغَنَةُ، قَالَ النَّبِيُ فَ: يَا عَائِشَةُ إِنَّ اللَّه يُحبُّ الرِّفْقَ في اللَّه مَلْمُ مَا قَالُوا ؟ قَالَ: قَدْ قُلْتُ: اللَّه مَلْ اللَّه، أَلَمْ تَسْمَعْ مَا قَالُوا ؟ قَالَ: قَدْ قُلْتُ: عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْهِ إِلَى السَّامِ ومسلم (رقم عليه عليه عليه السيدة عائشة الحديث يوجه النبي السيدة عائشة عائشة الحديث يوجه النبي السيدة عائشة الحديث يوجه النبي الله السيدة عائشة الحديث يوجه النبي الله السيدة عائشة الحديث يوجه النبي الله المنبي الله المنبي المنافقة المنبي الله المنبي المنافقة المنبي المنبي المنافقة المنبي المن





وهو توجيه لعموم الأمة – بالرفق والرحمة حتى مع من يصدر منه الخطأ المقصود الذي لا يوقع الضرر المباشر على الآخر، يقول النووي معلقا على هذا الحديث: "وهذا من عظيم خلقه وكمال حلمه، وفيه حث على الرفق والصبر والحلم وملاطفة الناس ما ترع حاجة إلى المخاشنة(۱)»، والرفق يفيد معنى «لين الجانب بالقول والقعل، والأخذ بالأسهل، وهو ضد العنف(۱)»، فمن هذا الموقف نتلمس الخلق النبوي الرفيع المستمد من المنهج الرباني في الرفق والرحمة مع غير المسلم حتى مع ما صدر منه من أذى.

٢. وعن عُرَوَةُ بن الزُبير ﴿ أَنَّ عَائِشَة ﴾ زُوْجَ النَّبِي ﴿ حَدَّقَتُهُ أَنَّهُ أَنَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ مِنْ يَوْم أُحُد قَالَ لَقَدَ اللَّهُ مِنْ يَوْم أُحُد قَالَ لَقَدَ اللَّهُ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ اللَّهُ مِنْ يَوْم الْحَقِبَةِ إِذَ عَرَضَتُ نَفْسي عَلَى ابْنِ عَبْد يَاليلَ بَنِ عَبْد كُلالٍ فَلَمْ يُجبني إلَى مَا لَقِيتُ مَنْهُم يَحْبني إلَى مَا أَرَدَتُ فَانْطَلَقَتُ وَأَنَا مَهُمُومٌ عَلَى وَجَهي فَلَمْ أَسْتَفِقَ إلا وَأَنَا بَقَرْنِ عَرْنِ عَرْنِ عَبْد كُلالٍ فَلَمْ يُجبني إلَى مَا الثَّعَالِبِ فَرَفَعْتُ رَأْسِي فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَةِ قَد أَظَلَّتَنِي فَنَظَرَتُ فَإِذَا اللَّهُ قَد سَمِع قَوْلَ قَوْمَكَ لَكَ وَمَا رَدُّوا الثَّعَالِبِ فَرَفَعْتُ رَأْسِي فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَةِ قَد أَظَلَّتَنِي فَنَظَرَتُ فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَة قَد أَظَلَّتَنِي فَنَظَرَتُ فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَة قَد أَطَلَّتَنِي فَنَظَرَتُ فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَة قَد أَظَلَّتَنِي فَيَا مَلْ رَدُّوا الثَّعْالِ فَيَا وَقَدْ بَعَثَ إلَيْ اللَّهُ قَد سَمِع قَوْلَ قَوْمَكَ لَكَ وَمَا رَدُّوا فَيَعْلَ رَبُ فَقَالَ وَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَنَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَنَ الْمَعْمَ اللَّهُ مَنَ الْمَعْمَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ أَصْلَابِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللَّه وَحْدَهُ لَا يُشَرِكُ بِهِ شَيْئًا ' رواه البخاري (رقم الحديث:٣٣١).

٣. وعَنۡ نَافِعِ أَنَّ عَبۡدَ اللَّه ﷺ أَخۡبَرَهُ أَنَّ امۡرَأَةً وُجِدَتَ فِي بَعۡضِ مَغَازِي
 النَّبِيِّ ﷺ مَقۡتُولَةً فَأَنْكُرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَتۡلَ النِّسَاءِ وَالصِّبۡيَانِ رواه





<sup>(</sup>۱) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ج١٤، ص٣٧١.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري، مجلد ۱۰، ص ۵۵۲.

البخاري (رقم الحديث: ٣٠١٥)، ومسلم (رقم الحديث: ٤٥٢٢)، وهذا يشير إلى موقفه هم من قتل الضعفاء حيث أنكر الفعل الذي حدث، ونهى عن مثل في المستقبل، بل زاد في ذلك بالنهي عن قتل الصبيان الذين الضعفاء، وهذا من كمال رحمته المنه الذي لا حيلة له ولا قوة.

٤. وعن خالد بن الوليد على قال: (غَزَوْتُ مَعَ رَسُولِ الله هي خَيبَرَ فَأَتَتُ الْيَهُودُ فَشَكَوْا أَنَّ النَّاسَ قَد أَسۡرَعُوا إِلَى حَظَائِرِهِمۡ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ هَ أَلَا لَا تَحِلُّ أَمُوالُ الْمُعَاهَدِينَ إِلَّا بِحَقِّهَا) رواه أبو داود (رقم الحديث: ٣٨٠٦)، وهنا ندرك الموقف النبوي العظيم الذي تتجلى في الأخلاق بكمالها، والرحمة في صورة من صورها، فمع أن الموقف موقف غزو، واليهود قوم بهت، إلا أنهم لما شكوا إلى نبي الرحمة بأن الناس أسرعت لأخذ أموالهم ولم يمهلوهم ويعطوهم فرصة مراجعة النفس في الإسلام أو دفع الجزية، أمر المن برد أموالهم لهم، وبين الحكم الشرعي في إحلال أموال المعاهدين خصوصا، والكفار عموما، وهو أن تكون بحقها كالجزية أو التجارة وغيرها مما أجازته الشريعة الإسلامية.

٥. وروى أَبو هُرَيْرَة ﴿ قَالَ بَعَثَ النَّبِيُ ﴿ خَيلًا قَبَلَ نَجْدِ فَجَاءَتَ بِرَجُلِ مِنْ بَنِي حَنيفَة يُقَالُ لَهُ ثُمَامَةٌ بَنُ أَثَالٍ فَرَبَطُوهُ بِسَارِيَةٍ مِنْ سَوَارِي الْمَسْتجد فَخَرَجَ إِلَيْهِ النَّبِيُ ﴿ فَقَالَ مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةٌ فَقَالَ مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةٌ فَقَالَ عَادِي خَيْرٌ يَا مُحَمَّدُ إِنَ تَقْتُلُ ذَا دَم وَإِنَ تُتَعمَ تُنْعمَ عَلَى فَقَالَ عَنْدي خَيْرٌ يَا مُحَمَّدُ إِنْ تَقْتُلُ نِي تَقْتُلُ ذَا دَم وَإِنَ تُتَعمَ تُنْعمَ عَلَى شَاكِرٍ وَإِنَ كُنْتَ تُرِيدُ الْمَالَ فَسَلَ مَنْهُ مَا شَئْتَ فَتُركَ حَتَّى كَانَ الْغَدُ ثُمَّ قَالًا لَكَ إِنْ تُتَعمَ تُنْعمَ عَلَى شَاكِر قُلَا لَكُ إِنْ تُتَعمَ تُنْعمَ عَلَى شَاكِر فَتَركَهُ حَتَّى كَانَ بَعْدَ الْغَدِ فَقَالَ مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةٌ قَالَ مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةٌ فَقَالَ عَادِي مَا



0,5



قُلُّتُ لَكَ فَقَالَ أَطُّلقُوا ثُمَامَةَ فَانْطَلَقَ إِلَى نَجْلِ قَرِيبِ مِنْ الْمَسْجِدِ فَاغۡتَسَلَ ثُمَّ دَخَلَ الۡمَسۡجِدَ فَقَالَ أَشۡهَدُ أَنۡ لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشۡهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّه يَا مُحَمَّدُ وَاللَّه مَا كَانَ عَلَى الأَرْضِ وَجَهٌ أَبْغَضَ إِلَيَّ مِنْ وَجُهِكَ فَقَدُ أَصَبَحَ وَجُهُكَ أَحَبَّ الْوُجُوهِ إِلَيَّ وَاللَّهِ مَا كَانَ منَّ دين أَبْغَضَ إِلَيَّ منْ دينكُ فَأَصَبِحَ دينُكَ أَحَبُّ الدِّين إِلَيَّ وَاللَّه مَا كَانَ مِنْ بَلَد أَبْغَضُ إِلَىَّ مِنْ بَلَدكَ فَأَصَبِحَ بِلَدُكَ أَحَبَّ الْبِلَاد إِلَىَّ وَإِنَّ خَيْلُكَ أَخَذَتْنِي وَأَنَا أَرِيدُ الْغُمْرَةَ فَمَاذَا تَرَى فَبَشِّرَهُ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ وَأَمَرَهُ أَنَّ يَعْتَمِرَ فَلَمَّا قَدِمَ مَكَّةً قَالَ لَهُ قَائِلٌ صَبَوْتَ قَالَ لَا وَلَكُنّ أَسْلَمْتُ مَعَ مُحَمَّد رَسُولِ اللَّه ﴿ وَلا وَاللَّه لَا يَأْتِيكُمْ مِنَ الْيَمَامَة حَبَّةُ حِنْطَةِ حَتَّى يَأْذَنَ فيهَا النَّبِيُّ ، واه البخاري (رقم الحديث: ٤٣٧٢)، ففي هذا الموقف نجد العفو النبوى النابع من الرحمة التي ملأت قلبه ١٠٠٠ لا سيما وأن ثمامة استعطفه بقوله: " إنْ تُنْعمُ تُنَّعِمْ عَلَى شَاكر"، فكان لهذا الموقف نتيجة عظيمة هي أحب لقلب النبي ه من غيرها؛ وهي دخول ثمامة في الإسلام، وما كان ذلك ليحدث لولا الملاطفة والرحمة النبوية التي وجدها ثمامة في خلق النبي الكريم 🕮 .

آ. وأورد ابن حجر رواية من زيادة ابن هشام في سيرته تبين لنا موقفا نبويا آخر يفيض بالرحمة والرأفة بغير المسلمين، وذلك أن ثمامة توعد كفار قريش بقوله: " وَلا وَاللَّه لا يَأْتِيكُمْ مِنَ الْيَمَامَة حَبَّةُ حِنْطَة حَتَّى يَأْذَنَ فيهَا النَّبِيُّ " ، فزاد ابن هشام في روايته بأنه –أي ثمامة – " ثمَّ خَرَجَ إلى الْيَمَامَة فَمَنَعَهُمْ أَنْ يَحْملُوا إلى مكَّة شَيئًا، فَكَتَبُوا إلى النَّبِيِّ \* : إنَّك تَأْمُر بِصلَة الرَّحِم، فَكَتَبُ إلى الْيَمَامَة أَنْ يُخلِّي بَيْنهم وَبَيْن الْحَملُ إليه إليهم (۱) » وهذا الموقف يؤكد إلى ثمَامَة أَنْ يُخلِّي بَيْنهم وَبَيْن الْحَملُ إليهم (۱) » وهذا الموقف يؤكد

0.0

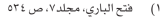
<sup>)</sup> فتح الباري، مجلد ٨، ص ١١١.

الرحمة النبوية بغير المسلمين خاصة إذا ناشدوه الرحم والرحمة.

٧. وعَنْ جَابِر بَن عَبُد اللَّه ﷺ، أَخْبَرَهُ: أَنَّهُ غَزَا مَعَ رَسُولِ اللَّه ﷺ قَبَلَ نَجُد، فَلَمَّا قَفَلَ رَسُولُ اللَّه ١ قَفَلَ مَعَهُ، فَأَذْرَكَتُهُمُ القَائِلَةُ في وَاد كَثير العضَاه، فَنَزَلَ رَسُولُ اللّه ، وَتَفَرَّقَ النَّاسُ في العضَاه، يَسْتَظلُونَ بِالشَّجَرِ، وَنَزَلَ رَسُولَ اللَّه ١٨٠ تَحْتَ سَمُرَة فَعَلَّقَ بِهَا سَيَفَهُ. قَالَ جَابِرُّ: فَنَمْنَا نُوْمَةً، ثُمَّ إِذَا رَسُولُ ﴿ يَدْعُونَا فَجَنَّنَاهُ، فَإِذَا عِنْدَهُ أُغَرَابِيٌّ جَالِسٌ، فَقَالَ رَسُولَ اللَّه ﷺ: «إنَّ هَذَا اخْتَرَطُ سَيِفي وَأَنَا نَائمٌ، فَاسۡتَيۡقَظُتُ وَهُوَ في يَده صَلۡتًا، فَقَالَ لي: مَنۡ يَمۡنَعُكَ منِّي؟ قُلُّتُ: اللَّهُ، فَهَا هُوَ ذَا جَالسُّ» ثُمَّ لَمْ يُعَاقبَهُ رَسُولُ اللَّهَ ﴿ وَاه البخاري (رقم الحديث: ٢٩١٠)، وهنا تظهر صورة أخرى من صور التسامح والرحمة النبوية، فأن الرجل الكافر أراد فتل النبي 🕮 عندما كان يظن أن متمكن من ذلك، ولكن رسول الله على عنه عندما تمكن من قتله، قال ابن حجر: «فَمَنَّ عَلَيْه لشدَّة رَغْبَة النَّبِيِّ ﴿ فَي اسْتِئُلُافِ الْكَفَّارِ لِيَدُخُلُوا فِي الْإِسْلَامِ، وَلَمْ يُؤَخَذُ بِمَا صَنَعَ، بِلُ عَفَا عَنْهُ (١)»، وصدقت السيدة عَائشَةُ ﷺ حين قَالَتَ: «وَمَا انْتَقَمَ البخاري (رقم الحديث: ٣٥٦٠)، ومسلم (رقم الحديث: ٥٩٩٩).

٨. وروى ابن أبي لَيلَى، أنَّ قَيْسَ بن سَعْد، وَسَهْلَ بن حُنيَف، كَانَا بِالْقَادِسِيَّة فَمَرَّتَ بِهِمَا جَنَازَةٌ فَقَامَا، فَقِيلَ لَهُمَا: إنَّهَا مِنْ أَهْلِ بِالْقَادِسِيَّة فَمَرَّتَ بِهِمَا جَنَازَةٌ فَقَامَا، فَقِيلَ لَهُمَا: إنَّهَا مِنْ أَهْلِ الْأَرْضَ (كَافر من أَهْلَ تلك الأرض)، فَقَالاً: إنَّ رَسُولَ الله هُ مَرَّتَ بِهِ جَنَازَةٌ، فَقَامَ فَقِيلَ: إنَّهُ يَهُودِيُّ، فَقَالَ: «أَلَيْسَتَ نَفْسًا» رواه مسلم به جَنَازَةٌ، فَقَامَ فَقيلَ: إنَّهُ يَهُودِيُّ، فَقَالَ: «أَلَيْسَتْ نَفْسًا» رواه مسلم (رقم الحديث: ٢٢٢٢)، يظهر لنا من هذا الموقف أن رحمته الله لم تقف عند الأحياء من غير المسلمين بل حتى الأموات شملتهم لم تقف عند الأحياء من غير المسلمين بل حتى الأموات شملتهم

ارهم الله تقف



هذه الرحمة، بل «إن رسول الله شف في هذا الموقف زرع في نفوس المسلمين التقدير والاحترام والرحمة لكل نفس إنسانية، وذلك على الإطلاق؛ لأنه فعل ذلك وأمر به، حتى بعد علّمه أنه يهودى(١)».

٩. وفي يوم فتح مكة والكتائب تستعد لدخول مكة خرج أبو سفيان يستطلع الأمر، فمرت به الكتائب ومنها كتبة الأنصار وقائدها سعد بِن عبادة، «فقَالَ سَغَدُ بَنُ عُبَادَةَ يَا أَبَا سُفْيَانَ الْيَوْمَ يَوْمُ الْمَلْحَمَة الْيَوْمَ تُسْتَحَلُّ الْكَغْبَةُ فَقَالَ أَبُو سُفْيَانَ يَا عَبَّاسٌ حَبَّذَا يَوْمُ الذِّمَارِ ثُمَّ جَاءَتُ كَتيبَةُ وَهِيَ أَقَلَّ الْكَتَائِبِ فيهِمْ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ وَأَصْحَابُهُ وَرَايَةُ النَّبِيِّ ﴿ مَعَ الزَّبِيْرِ بَنِ الْعَوَّامِ فَلَمَّا مَرَّ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ بِأَبِي سُنْيَانَ قَالَ أَلَمْ تَعْلَمْ مَا قَالَ سَعْدُ بَنَّ عُبَادَةَ قَال: مَا قَالَ؟، قَالَ كَذَا وَكَذَا فَقَال: ۚ كَذَبَ سَغَدٌ، وَلَكنَ هَذَا يَوْمٌ يُعَظِّمُ اللَّهُ فيه الْكَعْبَةَ وَيَوْمٌ تُكُسَى فيه الْكَعْبَةُ» رواه البخاري (رقم الحديث: ٤٢٨٠)، وذكر ابن حجر رواية عن الأمَويّ في الْمَغَازي « أَنَّ أَبَا سُفْيَان قَالَ للنَّبِيِّ اللَّهِ عَن الْأَمْوِيّ لَمَّا حَاذَاهُ: أُمرُت بِقُتُل قُومك ؟ قَالَ: لا ، فَذَكَرَ لَهُ مَا قَالَهُ سَعْد بُن عُبَادَةَ، ثُمَّ نَاشَدَهُ اللَّه وَالرَّحم، فَقَاً: يَا أَبَا سُفْيَانِ الْيَوْمِ يَوْمِ الْمَرْحَمَة، الْيَوْم يَعزَّ اللَّه قُرَيْشًا، وَأَرْسَلَ إِلَى سَغَد فَأَخَذَ الرَّايَة منَّهُ فَدَفَعَهَا إِلَى ابْنه قَيْس، وَعنْد ابْن عَسَاكر عَنْ جَابِر قَالَ: لَمَّا قَالَ سَغَد بْن عُبَادَةَ ذَلكَ عَارَضَٰت امْرَأَة منْ قَرَيْش رَسُولِ اللَّه ١ فَقَالَثَ: يَا نَبِيِّ الْهُدَى إِلْيُكَ لَجَا حَى قُرَيْشِ وَلَاتَ حِينِ لَجَاءِ حِينِ ضَاقَتُ عَلَيْهِمْ سَعَة الْأَرض وَعَادَاهُمْ إِلَه السَّمَاء إِنَّ سَعَدًا يُريد قَاصمَة الظَّهَر بأَهْل الْحُجُون وَالْبَطْحَاء فَلَمَّا سَمعَ هَذَا الشِّعْر دَخَلَتُهُ رَأَفَة لَهُمْ وَرَحْمَة، فَأَمَرَ بِالرَّايَة فَأَخذَتُ منَ سَعَد وَدُفعَتُ إِلَى ابْنه قَيْس<sup>(٢)</sup>» وفي هذا





<sup>(</sup>١) الرحمة في حياة الرسول، ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري، مجلد ۸، ص۱۲.

الموقف تظهر الرحمة النبوية وغلبتها في طبعه هذ؛ إذ لو لم تكن كذلك لأنتقم من قريش وكفارها، ولأستحل دماءهم وأموالهم، لأنهم آذوه وطردوه، وكذبوه وحاولوا قتله، وحاربوه مرارا وقتلوا من خيار أصحابه وأقاربه، وعلى رأس من قتلوه ومثلوا به عمه حمزة بن عبد المطلب، ومع ذلك نجد رسول الله شي يقول (كذب سعد) أي أخطأ في مقالته، ثم أردف ذلك بقوله « اليوم يوم الممرحمة كما ذكر ابن حجر في يعز الله في مقاله علم هذا النبي؟!! وصدق الله عندما مدحه فقال وايته، فما أعظم هذا النبي؟!! وصدق الله من عندما مدحه فقال عنه أنه: ﴿رَءُوفُ رَحَمِمُ ﴾.

### • آثار الرحمة النبوية بغير المسلمين:

إن المتأمل في الآيات القرآنية والأحاديث النبوية التي تحدثت عن الرحمة، وكذلك المتأمل لمواقف النبي التي فاضت بالرحمة في تعاملاته مع مخالفيه ليجد ثمار عظيمة يانعة، تظهر في حلل متنوع وثمار تؤتي أكلها ولو بعد حين، فمن تلك الثمار والآثار المترتبة على الرحمة:

ساهمت في كسب قلوب المدعوين واستمالتهم للإسلام، يقول الله عن نبيه في: ﴿ فَهِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمٍّ وَلَوَ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ كَانَعَضُواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴿ آل عمران:١٥٩]، ففي هذه الآية يبين الله في أثرا من آثار رحمة النبي في بمن حوله وهو من أعظم الأثار وهو بقاؤهم حوله، يقول صاحب روح البيان في تفسير القرآن: «فبرحمة عظيمة لهم كائنة من الله في وهي ربطه على جأشه وتخصيصه بمكارم الأخلاق كنت لين الجانب لهم وعاملتهم بالرفق والتلطف بعد ما كان منهم ما كان من مخالفة أمرك وإسلامك للعدو وَلَوْ لم تكن كذلك بل كُنْتَ فَظًا جافيا في





المعاشرة قولا وفعلا غَلِيظَ الْقَلْبِ.. لَانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ اى لتفرقوا من عندك ولم يسكنوا إليك وتردوا فى مهاوى الردى(١)».

كما أنّها سبب للتعرض لرحمة الله، والدخول في رحمته وعفوه؛ جزاء لرحمتهم بخلقه، فقد ورد في حديث أسامة بنّ زيّد هي، قال رَسُولُ الله في: وَإِنَّمَا يَرْحَمُ اللّهُ مِنْ عِبَادِهِ الرُّحَمَاءَ» أخرجه البخاري (رقم الحديث: وَإِنَّمَا يَرْحَمُ اللّه مِنْ عِبَادِهِ الرُّحَمَاءَ» أخرجه البخاري (رقم الحديث: الله، وبمفهومه على أن من يرحم الناس يرحمه الله، فرحمة العبد للخلق من أكبر الأسباب التي تنال بها رحمة الله، التي من آثارها خيرات الدنيا، وغيرات الآخرة، وفقدها من أكبر القواطع والموانع لرحمة الله، فمتى ما أراد أن يستبقي رحمة الله ويستزيد منها، فليعمل جميع الأسباب التي تنال بها، والإحسان إلى الخلق أثر من آثار رحمة العبد بهم، ومما يؤكد منا ورد سابقا ما صح عنه الله عن حديث عَبْد اللّه بن عَمْرو المَرفّع إلى ما ورد سابقا ما صح عنه الله من حديث عَبْد اللّه بن عَمْرو المَرفّع إلى النّبي في حَيثُ قال: «الرَّاحِمُونَ يَرْحَمُهُمُ الرَّحَمُنُ ارْحَمُوا أَهَلَ الأَرْضِ فرحمة الله قريبه من المحسنين، كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ رَحْمَتُ اللّهِ فريبه من المحسنين، كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ رَحْمَتُ اللّهِ قَرِيبُ مِّنَ أَلُهُ والمَعنون في عبادة قريبه من المحسنون إلى عباد الله، والمحسنون إلى عباد الله، والمحسنون إلى عباد الله.

ومن ثمار الرحمة بغير المسلمين التي يمكن إدراكها من مواقف معاملة النبي النبي المسلمين غرس الطمأنينة والسكينة في نفوسهم، والإسهام في دخولهم للإسلام، وانتشار الإسلام، وقد ظهر هذا من موقف النبي مع الغلام اليهودي الذي رواه أنس بن مالك الله اليهودي الذي وقد قبل موته، وكذلك من خلال موقفه الله مع مع النهودي قبل موته، وكذلك من خلال موقفه الله مع





<sup>(</sup>۱) روح البيان في تفسير القرآن، ج٢، ص ١٢٠.

٢) سبق تخريجه.

ثمامة بن أثال حيث قال على: "فَقَالَ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّه يَا مُحَمَّدُ وَاللَّه مَا كَانَ عَلَى الْأَرْضِ وَجَهُ أَبَغَضَ إِلَيَّ مِنْ وَجَهِكَ فَقَدَ أَصَبَحَ وَجَهُكَ أَحَبَّ الْوُجُومِ إِلَيَّ وَاللَّهِ مَا كَانَ مِنْ دِينِ أَبَغَضَ إِلَيَّ مِنْ دِينِ أَبَغَضَ اللَّهِ مِنْ دِينِكَ فَقَدَ أَصَبَحَ دِينُكَ أَحَبَّ الدِّينِ إِلَيَّ وَاللَّهِ مَا كَانَ مِنْ دِينِ أَبَغَضَ النبي مِنْ دِينِكَ فَأَصَبَحَ دِينُكَ أَحَبَّ الدِّينِ إِلَيَّ "(۱) وذلك بعد أن من النبي وعفا عنه وفك أسره، وكذلك المواقف التي سبق ذكرها عند الحديث عن حرص النبي المنبي المناهين (۲).



٢) سبق تخريجه.





<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه.



# المبحث الثالث الشدة النبوية في معاملة غير المسلمين (نماذج وأسباب)

مما سبق ذكره من مواقف ووصايا للنبي الملي في رحمة غير المسلمين ندرك تمام الإدراك سعة الرحمة النبوية، وهو القائل عن نفسه: (وَإِنَّمَا بُعِثَتُ رَحَمَةً)، ومع هذا قد نجد بعض المواطن التي تظهر فيها الغلظة والشدة النبوية على غير المسلمين، وقد حاول أعداء الإسلام النيل من رسول الله في رحمته، ووصفه بالشدة والغلظة؛ مستغلين بعض الشواهد المروية في ذلك لتحقيق أغراضهم، لكن المتأمل في المواقف التي ظهرت فيها شدة النبي الملي على مخالفيه يجدها مسببة بأسباب؛ وهذه الأسباب تعد مخالفة للشريعة الإسلامية من جهة، ومن جهة أخرى نجد فيها التعدي الكبير على حقوق الأخرين، كما أن بعضها يسهم في انتشار الفوضى والظلم في المجتمع الإسلامي، وكل هذه الأمور تحتاج إلى مواقف صارمة مع من صدرت منهم؛ لاسيما إن كان الأمر يتعلق بحقوق الغير في المجتمع، وأن الأمر يتكرر من الشخص لأكثر من مرة، وفيما يلي بعضا من هذه الأسباب:

 الكفر والنفاق المصاحب للعداء الظاهر للإسلام ومقاتلة المسلمين:

قال الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظُ عَلَيْهِمًّ





وَمَأُونَهُمُ جَهَنَمُ وَيِشَ ٱلْمَصِيرُ ( ) [التحريم]، والغلظة هنا تقتضي الشدة في المعاملة، وسبب هذا الأمر الرباني للنبي هو عداوة الكفار لدين الإسلام، وإصرارهم على قتال المسلمين، ومما يؤكد هذا قوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي السِيلِ اللهِ اللّٰيِنَ يُقَاتِلُونَكُمُ وَلا تَعَنَدُوا إِلَى اللّهَ لا يُحِبُ الْمُعُتَدِينَ سِيلِ اللّهِ اللّٰيِنَ يُقَاتِلُونَكُمُ وَلا تَعَندُوا إِلَى اللّهَ لا يُحِبُ الْمُعُتَدِينَ سَيلِ اللّهِ اللّٰيِنَ يُقَاتِلُونَكُمُ وَلا تَعَندُوا إِلَى اللّهَ لا يُحِبُ الْمُعُتدِينَ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

ولكن هذا التوجيه ينبغي أن لا يقرأ بمعزل عن غيره من التوجيهات الربانية التي تدعوا إلى حسن المعاملة لغير المسلم، كما أن الفهم الصحيح لمعنى الآية ينبغي أن يكون حاضرا في ذهن التالي لها والسامع، فالغلظة والجهاد المطلوبان في هذه الآية يقصد بها «حيث اقتضت الحاجة إليهما(۲)»، مما يعني أن مجاهدتهم وإظهار الغلظة لهم تكون في حال تسببوا في سبب يقتضي ذلك، ويمكن التماس هذا الفهم من قوله تعالى: ﴿ لَا يَنَهُ مَنُ أُلُومُمُ وَ اللِّينِ وَلَمْ يُخْرِحُومُ مِن دِينَرِكُمُ أَن تَبَرُوهُمُ وَتُقَسِطُوا إِلَيْهِمُ إِنَّ اللّهَ عُينُ المُرْوعُمُ أَن تَبَرُوهُمُ وَمُن يَنكُوكُمُ فِ اللّهِينِ وَأَخْرَجُوكُم مِن دِينرِكُمُ أَن تَبَرُوهُمُ وَمُن يَنوَهُمُ فَأُولَتِكَ هُمُ الظّلِمُونَ الله والمتعنة:٨-٩]، ويمكن البر وحسن المعاملة لغير المسلم فالله ويما بينتها الآية وهي: أنهم لم يقاتلوكم في دينكم، ولم يساهموا

٢) السعدى، تيسير الكريم المنان، ص ٣٣٨.





<sup>(</sup>۱) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج١، ص٢٢٤.

في إخراجكم من دياركم ظلمًا وعدوانًا، وإنما النهي الوارد في الآيات السابقة من تولي الكفار يراد بهم كما في الآية هم الكفار الذين قاتلوكم في دينكم، وساهموا في إخراجكم من دياركم، بالتالي هم الذين يحرم توليهم، ويباح قتالهم لأنهم معتدون، ويجب الغلظة في معاملتهم (قتالهم).

### ٢. نقض العهد والميثاق مع المسلمين:

يقول الله قَالَ موجها نبيه ﴿ وَإِن نَكْتُواْ أَيْمَنَهُم مِّنَ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ فَقَنِلُواْ أَيِمَةَ الْكُفْرِ إِنَهُمْ لاَ أَيْمَنَ لَهُمْ لَعَلَهُمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ فَقَنِلُواْ أَيْمَانَكُمْ الْكَعُمْ وَهَمَّواْبِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ يَنتَهُونَ اللهُ الْكَفُونِ اللهُ الْكَفُونِ اللهُ اللهُ اللهُ الْكَفُرُ اللهُ يَأْيَدِيكُمْ وَيُخْرِهِمْ وَيَصُرُّكُمْ عَلَيْهِمُ وَيَشُونِ اللهُ عَلَيْ اللهُ تبارك وتعالى نبيه ﴿ وعموم المؤمنين بقتال أئمة الكفر الذين ينقضون الميثاق والعهد، ويبشر المؤمنين عليهم ويشف صدورهم.

وقد تمثل هذا رسول الله هي في تعامله مع من عاهد من غير المسلمين، ومن أبرز تلك المواقف ما حدث لبني قريظة عندما خانوا العهد ونقضوا الميثاق الذي تم توقيعه مع النبي هي، ولم يكتفوا بخيانة العهد، بل زادوا على ذلك بالتآمر الصريح مع العدو الغازي للمدينة وللمسلمين، وأوقعوا المسلمين بين فكي رحى طرفها من جانب الغزاة المعتدين (الأحزاب) والآخر اليهود الخائنين (يهود بني قريظة)، وزادوا على ذلك بنشر الشائعات في صفوف المسلمين، وتواطؤهم مع المنافقين على ذلك بنشر الشائعات في صفوف المسلمين، وتواطؤهم مع المنافقين





في المدينة لتسهيل دخول الأحزاب فيها، وفي المجمل فإن خلاصة الجرائم التي ارتكبت من قبلهم في هذه الغزوة هي خيانة العهد والميثاق، وتسهيل دخول المعتدين للمدينة المنورة، والتجسس لصالح المعتدين على المسلمين، وكذلك نشر الرعب والوهن والشائعات في مجتمع المسلمين، ومن المعلوم أن كل جريمة هذه الجرائم في حد ذاتها كافية للحكم على صاحبها بالموت حسب كل الأعراف والقوانين الدولية، فكان حكم الإسلام فيهم مؤيدا للحكم الذي صدر من سعد بن معاذ هذه وذلك بقتل المقاتل منهم، وسبى الذرية والمال عنهم لصالح المسلمين.

### ٣. انتهاك حرمات الله:

عَنْ عَائِشَةَ ﷺ أَنَّهَا قَالَتْ: مَا خُيِّرَ رَسُولُ اللَّه ﴿ بَيْنَ أَمْرَيْنِ إِلَّا أَخَذَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَكُنَ إِثْمًا، فَإِنْ كَانَ إِثْمًا كَانَ أَبْعَدَ النَّاسِ مِنْهُ، وَمَا انْتَقَمَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ لَنَفْسِهِ إِلَّا أَنْ تُنْتَهَكَ حُرْمَةُ اللَّهِ فَيَنْتَقِمَ لِلَّهِ بِهَا) رواه





البخاري (رقم الحديث: ٣٥٦٠)، ومسلم (رقم الحديث: ٥٩٩٩)، ومحل الشاهد هو قول السيدة عائشة: (إلا أَنْ تُنتَهَكَ حُرِّمَةُ اللّهِ فَيَنتَقِمَ لِلّهِ بِهَا)، «ومعناه: إذا انتهكت حرمة الله انتصر لله قلله وانتقم ممن ارتكب ذلك (١)»، وإن مما لا شك فيه أن ضياع الحرمات يعني دمار المجتمعات، والفساد في الأرض سبب للهلاك، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا أَرَدُنا أَن نُمُ لِكَ قَرْيَةً وَالفساد في الأرض سبب للهلاك، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا أَرَدُنا أَن نُمُ لِكَ قَرْيَةً أَمَرْنا مُتَوْفِهَا فَفَسَقُواْ فِهَا فَحَقَ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرُنَهَا تَدُمِيرًا (١) ﴿ [الإسراء:١٦]؛ فمن حرص النبي الكريم على بقاء المجتمعات ورحمته بأهلها من نزول العذاب بهم كان يغضب شديد الغضب عند انتهاك الحرمات، ولا تأخذه في الله لومة لائم.

ويؤكد ذلك حديث المرأة المخزومية التي سرقت، فجاء أسامة بن زيد ليشفع فيها بعد ان طلب منه أهلها ذلك؛ فغضب رسول الله ، وقال له معلما ومؤدبا: " أَتَشَفَعُ في حَدِّ مِنَ حُدُودِ اللَّه، ثُمَّ قَامَ فَاخَتَطَب، وقال له معلما ومؤدبا: " أَتَشَفَعُ في حَدِّ مِنَ حُدُودِ اللَّه، ثُمَّ قَامَ فَاخَتَطَب، ثُمَّ قَالَ: إنَّمَا أَهْلَكَ الَّذينَ قَبْلَكُمْ، أَنَّهُمْ كَانُوا إِذَا سَرَقَ فيهمُ الشَّريفُ تَركُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ فيهمُ الشَّريفُ تَركُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ فيهمُ الشَّريفُ تَركُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ فيهمُ الضَّعيفُ أَقَامُوا عَليّه الحَدَّ، وَايّمُ اللَّه لَوْ أَنَّ فَاطَمَة بِنَتَ مُحَمَّد سَرَقَتُ لَقَطَعَتُ يَدَها "رواه البخاري (رقم الحديث: ٣٤٧٥)، فكأنه يقول له: لا يا أسامة حفظ الحدود أمر مهم لا ينبغي تعديه، والشفاعة فيه غير جائزة متى وصلت للحاكم، بل يجب إقامة الحدود لضمان عدم الهلاك، وبين له ولجميع المسلمين أن جميع الناس في الحدود متساوون.

## ٤. الأذية لله والرسول والمؤمنين:

(١) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ج١٥، ص ٨٣.





الله ورسوله، وأذية المؤمنين سبب من أسباب اللعن والطرد الرباني من الرحمة في الدنيا والآخرة، بالإضافة إلى أنها من البهتان والإثم المبين، لذا فإن النبي في كان شديدا على من آذى الله ورسوله والمؤمنين سواء في قوله أو في فعله، ومن الشواهد التي تؤكد هذا ما صح عنه المبلخ من حديث جَابِر بن عَبدالله في قال: قال رَسُولُ الله في: «مَنَ لكَعَب بَنِ الْأَشَرَف؟ فَإِنَّهُ قَدَ آذَى الله وَرَسُولَهُ»، فَقَالَ مُحَمَّدُ بَنُ مَسَلَمَةً: يَا رَسُولُ الله، أَتُحبُّ أَنَ وَمسلم أَقَتُلُهُ؟ قَالَ: «نَعَمّ» أخرجه البخاري (رقم الحديث: ٢٥١٠ و ٣٠٣١) ومسلم (رقم الحديث: ٢٥١٠) والسبب في هذا الأمر النبوي كما نقل الإمام النووي عن المازري قال "إنما قتله كذلك لأنه نقض عهد النبي في وهجاه وسبه، وكان عاهده أن لا يعين عليه أحدا، ثم جاء مع أهل الحرب معينا عليه أن المسلم والمسلمين، عليه أدرسول الله في، وتظاهرًا بالدعوة إلى حربه.

وكعب بن الأشرف كان شاعرا من اليهود، ولما بلغه أول خبر عن انتصار المسلمين، وقتل صناديد قريش في بدر قال: أحق هذا ؟ ولما تأكد لديه الخبر، انبعث عدو الله يهجو رسول الله الله والمسلمين، ويمدح عدوهم ويحرضهم عليهم، ولم يرض بهذا القدر حتى ركب إلى قريش، فنزل على المطلب بن أبي وَدَاعة السهمي، وجعل ينشد الأشعار يبكي فيها على أصحاب القليب من قتلى المشركين، يثير بذلك حفائظهم، ويذكي حقدهم على النبي ، ويدعوهم إلى حربه، ثم رجع كعب إلى المدينة على تلك الحال، وأخذ يشبب في أشعاره بنساء الصحابة، ويؤذيهم بسلاطة لسانه أشد الإيذاء، وحينئذ قال رسول الله ، «مَنْ لِكَعْبِ بَنِ الْأَشْرَفِ؟ فَإِنّهُ قَدْ آذَى الله وَرَسُولَهُ»(٢).

٢) الرحيق المختوم، ص ٢٨٣-٢٨٤.





<sup>(</sup>۱) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ج۱۲، ص۳۷۱.



### ٥. سب النبي ﴿ الله النبي الله الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله الله النبي

وهذا الأمر قريب من السبب السابق، ولكنه يختص بمن سب النبي هو وانتقص منه، فسب النبي هو إن صدر من مسلم فهو كفر وردة، وإن صدر من غير مسلم فهو سبب موجب لقتله، فهو «من الأمور الناقضة للعهود، المانعة من الأمان الأمان الله وقد نقل الشوكاني كلاما لأهل العلم فيمن اعتدى بالسب للنبي هو فنقل عن القاضي عياض قوله: «حُكُمُ الشَّرِّع أَنَّ مَنْ سَبَّ النَّبيَ فَي كَفَرَ وَقُتلً الله عن القاضي عياض قوله: «الاتّفَاقَ عَلَى أَنَّ مَنْ سَبَّ النَّبيَ هُ كَفَرَ وَقُتلً الله عن ابن المنذر قوله: «الاتّفَاقَ عَلَى أَنَّ مَنْ سَبَّ النَّبيَ هُ صَرِيحًا وَجَبَ قَتْلُهُ الله الله عن ابن المنذر قوله: «الاتّفاقَ عَلَى أَنَّ مَنْ سَب النبي هو يجب قتله بكل حال، وهو أن سبه هو يتعلق به حقان؛ من سب النبي هو يجب قتله بكل حال، وهو أن سبه هو يتعلق به حقان؛ ورسوله وكتابه ودينه الذي ارتضاه لعباده، وأما حق الله لأن فيه قدح في رسالته ورسوله وكتابه ودينه الذي ارتضاه لعباده، وأما حق الآدمي (حق النبي هو فلأنه أدخل المعرة على النبي هو بهذا السب، وأناله بذلك غضاضة وعارا، وقد ورد في السنة النبوية أنه للله أمر بقتل من سبه كما في قصة كعب بن الأشرف، فإن من بين الأسباب التي اقترفها سبه للنبي هو.

ومن الشواهد على قتل من سب النبي ﴿ وَاهُ أبو داود في سننه عنَ عَلِيٍّ ﴿ أَنَّ يَهُودِيَّةً كَانَتَ تَشَنَّمُ النَّبِيَ ﴿ وَتَقَعُ فِيهِ، فَخَنَقَهَا رَجُلُّ حَتَّى مَاتَتَ، فَأَبْطَلَ رَسُولُ اللَّه ﴿ دَمَهَا ﴾ (رقم الحديث: ٤٣٦٢)، وكذلك عن ابن عَبَّاسِ ﴾ أَنَّ أَعْمَى كَانَتَ لَهُ أُمُّ وَلَد تَشْتُمُ النَّبِيَ ﴿ وَتَقَعُ فِيه، فَيَنْهَاهَا، فَلَا تَتَنَعُي وَيَزُجُرُهَا فَلَا تَنْزَجِرُ، قَالَ: فَلَمَّا كَانَتَ ذَاتَ لَيْلَة، جَعَلَتَ تَقَعُ فِي النَّبِي ﴿ وَتَشْتُمُهُ وَتَشْتُمُهُ وَلَلَا تَنْزَجِرُ وَلَا فَوَضَعَهُ فِي بَطِّنِهَا، وَاتَّكُمَ عَلَيْهَا فَقَتَلَهَا، وَوَقَعَ بَيْنَ رِجْلَيْهَا طِفَلُ، فَلَطَّخَتَ مَا هُنَاكَ بِالدَّمِ، فَلَمَّا أَصْبَحَ ذُكِرَ ذَلِكَ فَوَقَعَ بَيْنَ رِجْلَيْهَا طِفَلُ، فَلَطَّخَتَ مَا هُنَاكَ بِالدَّمِ، فَلَمَّا أَصْبَحَ ذُكِرَ ذَلِكَ

- (١) محمد جاد، التعامل مع غير المسلمين في العهد النبوي، ص١٨٧.
  - (٢) الشوكاني، نيل الأوطار، ج١، ص ٣٦٠.
  - (٣) الشوكاني، نيل الأوطار، ج٧، ص ٢٢٤.





لرَسُولِ اللَّه ﴿ فَعَلَمُ النَّاسَ فَقَالَ: ﴿ أَنَشُدُ اللَّهَ رَجُلًا فَعَلَ مَا فَعَلَ لِي عَلَيْهِ حَقُّ إِلَّا قَامَ ﴾ فَقَامَ الْأَعْمَى يَتَخَطَّى النَّاسَ وَهُو يَتَزَلْزَلُ حَتَّى قَعَدَ بَيْنَ يَدَي النَّابِيِّ ﴿ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه، أَنَا صَاحِبُهَا، كَانَتُ تَشْتُمُكَ، وَتَقَعُ فيكَ، فَأَنَّهَاهَا فَلَا تَنْتَهِي، وَأَزْجُرُهَا، فَلَا تَنْزَجِرُ، وَلِي مِنْهَا ابْنَانِ مِثْلُ اللَّوُّلُوَّتَيْنِ، وَكَانَتُ بِي رَفِيقَةً، فَلَمَّا كَانَ الْبَارِحَةَ جَعَلَتْ تَشْتُمُكَ، وَتَقَعُ فيكَ، فَأَخَذَتُ وَكَانَتُ بِي رَفِيقَةً، فَلَمَّا كَانَ الْبَارِحَةَ جَعَلَتْ تَشْتُمُكَ، وَتَقَعُ فيكَ، فَأَخَذَتُ الْمَغُولَ فَوَضَعَتُهُ في بَطِنها، وَاتَّكَأَتُ عَلَيْهَا حَتَّى قَتَلَتُهَا، فَقَالَ النَّبِيُ ﴿ اللّهِ الْمَعْوَلَ فَوَضَعَتُهُ في بَطِنها، وَاتَّكَأَتُ عَلَيْهَا حَتَّى قَتَلَتُهَا، فَقَالَ النَّبِيُ ﴿ الْمَعْوَلَ فَوَضَعَتُهُ في بَطِنها، وَاتَّكَأَتُ عَلَيْهَا حَتَّى قَتَلَتُهَا، فَقَالَ النَّبِيُ ﴿ اللّهِ الْمَعْوَلَ الْمَعْوَلَ فَوَضَعَعْتُهُ في بَطُنها، وَاتَّكُمُ المَديثِ المَعْدُولَ الْمَا اللّهُ الْمَعْوَلُ الْمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

#### ٦. الردة عن الدين وخيانة المسلمين:

عَنْ مُصَعَبِ بَنِ سَعَد، عَنْ أَبِيهِ قَالَ: لَمَّا كَانَ يَوْمُ فَتْحِ مَكَّةَ أَمَّنَ رَسُولُ اللّهِ النَّاسَ، إِلّا أَرْبَعَة نَفَر وَامْرَأَتَيْنِ وَقَالَ: «اقْتُلُوهُمْ، وَإِنْ وَجَدْتُمُوهُمْ مُتَعَلّقِينَ بِأَسْتَارِ الْكَعْبَة، عِكْرِمَة بَنُ أَبِي جَهْلٍ وَعَبَدُ اللّه بَنُ خَطَلٍ وَمَقِيسٌ بَنُ صُبَابَة وَعَبَدُ اللّه بَنُ خَطَلٍ وَمَقيسٌ بَنُ صُبَابَة وَعَبَدُ اللّه بَنُ خَطَلٍ وَمَقيسٌ بَنُ صُبَابَة وَعَبَدُ اللّه بَنُ شَعْد بَنِ أَبِي السَّرِح» رواه النسائي (رقم الحديث: ٢٧٠٤)، ولعل الأسباب التي دفعت إلى هذا الحكم النبوي الذي يظهر فيه الشدة والغلظة على هؤلاء النفر ما صدر عنهم من أفعال وأقوال، أما عكرمة بن أبي جهل، فإنه إنما أمر بقتله، لأنه كان هو وأبوه أشد الناس أذية للنبي به وكان أشد الناس على المسلمين، وأما عبدالله بن خطل كان اسمه عبدالعزي، وقد أسلم، فسماه رسول الله عبدالله بي عبدالله، وهاجر إلى المدينة، وبعثه رسول وقد أسلم، فسماه رسول الله عبدالله عبدالله على مجمع، وهو المكان الذي تجتمع الأعراب يؤدون فيه الصدقات والزكاة)، وبعث معه رجلًا من خزاعة، الأعراب يؤدون فيه الصدقة، فأمره أن يصنع له طعامًا، ونام نصف النهار، واستيقظ والخزاعي نائم، ولم يصنع له شيئًا، فعدى عليه فضربه فقتله، وارتد عن الإسلام، وساق ما أخذ من الصدقة، وهرب إلى مكة.

وأما مقيس بن صبابة فقد أسلم، ثم أتى على رجل من الأنصار فقتله،





وكان الأنصاري قتل أخاه هشامًا خطأ في غزوة ذي قرد، ظنه من العدو، فجاء مقيس، فأخذ الدية، ثم قتل الأنصاري، ثم ارتد، وأما عبدالله بن أبي السرح لأنه كان أسلم قبل الفتح، وكان يكتب لرسول الله الوحي، فارتد وهرب إلى مكة.

والملاحظ مما سبق من أفعال هؤلاء النفر أنها تستحق القتل لما فيها من أذية عظيمة، فعكرمة آذى رسول في وآذى المسلمين بالقول والفعل والتحريض، أما عبدالله بن خطل، ومقيس بن صبابة فاستحقاقهما القتل سببه عدة أمور منها الارتداد عن دين الإسلام بعد الدخول فيه، والقتل العمد غدرا بالمسلم، والخيانة للأمانة وغيرها، أما عبدالله بن أبي السرح فلأنه ارتد عن الإسلام، وخان الأمانة في كتابة الوحي، بالإضافة لأذية النبي الملح بأقواله، مع العلم بأنه لم يقتل من هؤلاء الأربعة إلا عبدالله بن أبي بن خطل، ومقيس بن صبابة، أما عكرمة بن أبي جهل وعبدالله بن أبي السرح فقد أسلما، وقاتلا فيما بعد في صفوف المسلمين.

## ٧. الحرابة والإفساد في الأرض:

عَنَ أَنُس بَنِ مَالِك ﴿ اللَّهِ النَّهِ اللَّهِ الْبَعْنَا رَسَلًا، قَدَمُوا عَلَى النَّبِيِّ ﴿ فَاجَتُووَا المَدينَةُ، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ الْبَعْنَا رَسَلًا، قَالَ: «مَا أَجِدُ لَكُمْ إِلَّا أَنْ تَلْحَقُوا بِالذَّوْدِ»، فَانَطَلَقُوا، فَشَرِبُوا مِنْ أَبُوالِهَا وَأَلْبَانِهَا، حَتَّى مَحُوا وَسَمنُوا، وَقَتَلُوا الرَّاعِي وَاسْتَاقُوا الذَّوْدَ، وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلاَمِهِمَ، فَأَتَى الصَّريخُ النَّبِي ﴿ فَهَا تَرَجَّلَ النَّهَارُ حَتَّى أَتِي بِهِمَ، فَقَطَّعَ أَيْدِيهُمْ وَأَرْجُلُهُمْ، ثُمَّ أَمَر بِمَسَامِيرَ فَأَحْمِيتَ فَكَحَلَهُمْ بِهَا، وَطَرحَهُم فَقَطَّعَ أَيْدِيهُمْ وَأَرْجُلُهُمْ، ثُمَّ أَمَر بِمَسَامِيرَ فَأُحْمِيتَ فَكَحَلَهُمْ بِهَا، وَطَرحَهُم بِالحَرَّة، يَسْتَسْتَقُونَ فَمَا يُسْتَقَوْنَ، حَتَّى مَاتُوا " رواه البخاري (رقم الحديث: بِالحَرَّة، يَسْتَسْتَقُونَ فَمَا يُسْتَقَوْنَ، حَتَّى مَاتُوا " رواه البخاري (رقم الحديث: بِالحَرَّة، يَسْتَسْتَقُونَ فَمَا يُسْتَقَوْنَ، حَتَّى مَاتُوا وَحَارَبُوا اللّه وَرَسُولَهُ ﴿ وَسَعَوْا فِي الأَرْضِ فَسَادًا اللّه وَرَسُولَهُ ﴿ وَسَعَوْا فَي الأَرْضِ فَسَادًا اللّه وَرَسُولَهُ فَي قَالَ: فِي الأَرْضِ فَسَادًا اللّه عَنْ أَنسٍ فَقَالَ: وَاللّهُ الْمَامِ مسلم عَنْ أَنسٍ فَقَالَ:

۱) فتح الباري، مجلد ٦، ص ١٨٥.





«إِنَّمَا سَمَلَ النَّبِيُ اللّهِ أَعَيْنَ أُولَئِكَ، لأَنَّهُمْ سَمَلُوا أَعَيُنَ الرِّعَاءِ» صحيح مسلم (رقم الحديث: ٤٣٣٤)، وقد أورد الإمام البخاري هذا الحديث في باب المحاربين من أهل الكفر والردة، وكذلك أورده الإمام مسلم في باب حكم المحاربين والمرتدين، وذلك في إشارة منهما إلى حكم الحرابة والإفساد في الأرض، وقد ظهرت الشدة في تعامل النبي مع القوم حيث قطع أيديهم وأرجلهم، وسمل أعينهم بمسامير، ثم تركهم في الحرة حتى ماتوا؛ لأنهم ارتكبوا عدة جرائم منها الردة عن الإسلام، والحرابة للمسلمين من خلال ما قاموا به من إفساد في الأرض وقتل وتمثيل بالرعاة، فاستحقوا هذه العقوبات جزاء لما صنعوا، وقد نص القرآن الكريم على عقوبة الحرابة والردة، قال الله الله وإنَّمَا جَزَاوُا الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ, وَيَسَعُونَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتّلُوا أَوْ يُصَابَبُوا أَوْ تُقَطّعَ اللهُ مَا قَامُهُمْ فِنْ خِلَفٍ أَوْ يُنفؤا مِنَ الْأَرْضِ ذَالِكَ لَهُمْ خِزْيُ فِي اللّهُ مَا مَنْ خِلَفٍ أَوْ يُنفؤا مِنَ الْأَرْضِ ذَالِكَ لَهُمْ خِزْيُ فِي اللّهُ مَا أَلْ يُقَالِكُ لَهُمْ خِزْيُ فِي اللّهُ مَنْ خِلَفٍ أَوْ يُنفؤا مِنَ الْأَرْضِ ذَالِكَ لَهُمْ خِزْيُ فِي اللّهُ مَا مَنْ خِلَفٍ أَوْ يُنفؤا مِنَ اللّهُ اللهُ الله

#### ٨. القصاص في الحدود:

OY



ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنْلَى ﴾ [البقرة:١٧٨]، وقوله تعالى: ﴿وَإِنْ عَاقَبْتُمْ

#### ٩. تكرار الخطأ بمحاربة الله ورسوله وقد سبق العفو عنه:

#### ١٠. المؤامرة على الإسلام والمسلمين والتحريض على قتال المسلمين:

ومثال ذلك ما بدر من أهل خيبر من مكر ودسائس ضد الإسلام والمسلمين، خاصة بعد نزول بني النضير بينهم، فخيبر هي وكرة الدس والتآمر، ومركز الاستفزازات العسكرية ومعدن التحرشات وإثارة الحروب، فهم الذين حزبوا الأحزاب ضد المسلمين، وأثاروا بني قريظة على الغدر والخيانة، ثم أخذوا في الاتصالات بالمنافقين، وبغطفان وأعراب البادية، وكانوا هم أنفسهم يهيئون للقتال، فألقوا المسلمين بإجراءاتهم هذه في





محن متواصلة، حتى وضعوا خطة لاغتيال النبي 🦚، وإزاء ذلك اضطر المسلمون إلى بعوث متوالية، وإلى الفتك برأس هؤلاء المتآمرين، مثل سلام بن أبى الحقيق، وأسير بن زارم، ولكن الواجب على المسلمين إزاء هؤلاء اليهود كان أكبر من ذلك. وإنما أبطأوا في القيام بهذا الواجب، لأن قوة أكبر وأقوى وألد وأعند منهم- وهي قريش- كانت مجابهة للمسلمين، فلما انتهت هذه المجابهة صفا الجو لمحاسبة هؤلاء المجرمين، واقترب لهم يوم الحساب، وبعد المعاهدة التي تمت بين النبي 🕮 وقريش في الحديبية، تفرغ الرسول ( الله القتالهم، قال ابن إسحاق: أقام رسول الله الله بالمدينة حين رجع من الحديبية ذا الحجة وبعض المحرم، ثم خرج في بقية المحرم إلى خيبر، وبعد عدة مناوشات وحصار لها ولأهلها المتحصنون في الحصون، بدأت المفاوضات صالحهم على حقن دماء من في حصونهم من المقاتلة، وترك الذرية لهم، ويخرجون من خيبر وأرضها بذراريهم، ويخلون بين رسول الله ، وبين ما كان لهم من مال وأرض وعلى الصفراء والبيضاء- أى الذهب والفضة- والكراع والحلقة إلا ثوبا على ظهر إنسان، ولما أراد رسول الله ١١ قسمة الغنائم، قالوا له: يا محمد، دعنا نكون في هذه الأرض نصلحها، ونقوم عليها، فنحن أعلم بها منكم، فأعطاهم خيبر على أن لهم الشطر من كل زرع، ومن كل ثمر ما بدا لرسول الله ، أن يقرهم. وكان عبدالله بن رواحة يخرصه عليهم(١١)، فالسبب في استحقاق أموال أهل خيبر، وإخراجهم منها مقابل الأمن على أنفسهم، وذرياتهم كان نتيجة ما صدر من أهل خيبر من مؤامرات ضد الإسلام والمسلمين.



077

<sup>(</sup>١) أنظر: الرحيق المختوم، ص ٤٣٠-٤٤٣.



# الخاتة الخاتة

الحمد لله الذي تتم الصالحات بفضله وكرمه، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة وهداية للخلق أجمعين... وبعد:

فإن من خلال هذا البحث - الذي اعانني الله بفضله ومنّه على إتمامه يمكننا أن نؤكد على أن الرحمة خلق من أخلاق الإسلام والمسلمين، وهو وصفة من صفات الله رب العالمين؛ فهو سبحانه الرحمن الرحيم، وهو كما قال عن نفسه: ﴿هُو اللّهُ الّذِي لاّ إِلَهُ إِلّا هُو عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشّهَادَةِ هُو الرّحَمَٰنُ الرّحِيمُ ﴿ اللّهُ عَن نفسه من سمات النبي محمد الرّحَمْنُ الرّحِيمُ ﴿ الله عنه : ﴿ وَمَا الله عنه : ﴿ وَمَا الله عنه على المؤمنين ، ولم شملت غير المسلمين، كما أظهر البحث النتائج الآتية :

• توجيه الله النبيه الله في معاملة غير المسلمين بما يقتضيه واجب الدعوة، وصفة الرحمة، وذلك من خلال دعوتهم بالحكمة والموعظة الحسنة، والعفو والصفح عن الجاهلين منهم، وعدم ازهاق نفسه في سبيل هدايتهم؛ لأن الهداية بيد الله الله كما أباح له وللمسلمين البر والقسط بغير المسلمين غير المحاربين.





- حرصٌ رسول الله ها على دعوة وهداية غير المسلمين نابع من رحمته بهم، وقد ظهر هذا الحرص من خلال اهتمامه الشديد بدعوتهم للإسلام، والدعوة لهم بالهداية، ورفض الدعوة عليهم، ومن خلال الوصية بحسن معاملتهم، والبر بهم، وصلة ذوي القربى منهم إن لم يكونوا مقاتلين، والنهي عن قتل النساء والصبيان في حال الحرب معهم، كما نهم عن الاستيلاء على أموالهم إلا بحق شرعي، وأظهرت مواقفه معهم الكثير من التسامح والعفو، والتلطف بهم، وحسن الخلق في معاملتهم -ما لم يكن في ذلك انتهاك لحرمات الله وحقوق الآخرين-.
- ظهرت الكثير من الآثار المترتبة على رحمة النبي شه بغير المسلمين من أبرزها دخولهم في الإسلام، وانتشاره بينهم، وزيادة محبته شه في قلوب أعدائه.
- أظهرت النتائج أن شدة النبي الله مع بعض خصومه لها أسباب، من أهمها: الكفر والنفاق المصاحب للعداء والقتال، ونقض العهد والميثاق مع المسلمين، وانتهاك حرمات الله، والأذية لله والرسول والمؤمنين، وسب النبي ، وكذلك الردة عن الدين وخيانة المسلمين، والحرابة والإفساد في الأرض، ومن بين الأسباب أيضا: القصاص في الحدود، وتكرار الخطأ في محاربة المسلمين بعد العفو في المرة الأولى، وأيضا المؤامرة على الإسلام والمسلمين، والتحريض على قتال المسلمين.

وفي ضوء ذلك فإن الباحث يوصي بأهمية إبراز مظاهر الرحمة بغير المسلمين التي تضمنتها نصوص القرآن، وكذلك إبراز وصايا النبي هو وتوجيهاته التي تؤكد على حسن المعاملة والرحمة مع غير







المسلمين، وتأكيدها من خلال مواقفه هي ومعاملته لغير المسلمين، كما يوصي الباحث الرد على مزاعم أعداء الإسلام بأن النبي هي كان شديدا في تعامله مع مخالفيه، واستشهادهم ببعض النصوص التي تحقق أغراضهم، وأن يكون الرد من خلال بيان أسباب الشدة في تعامل النبي مع بعض غير المسلمين.





#### فهرس المصار والمراجع:

- 1. ابن تيمية، أحمد بن عبدالحليم (١٤١١هـ). درء تعارض العقل والنقل. تحقيق: محمد رشاد سالم. ط٢، المملكة العربية السعودية: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.
- ۱بن منظور، محمد بن مکرم (۱٤۱۵هـ). لسان العرب. ط:۳، بیروت:
  دار صادر.
- ۳. أبو حيان، محمد بن يوسف بن حيان (٢٠٠١). تفسير البحر المحيط.
  تحقيق: عادل عبد الموجود وعلى معوض، بيروت: دار الكتب العلمية.
- الإمام أحمد بن حنبل (١٤٢١هـ). مسند الإمام أحمد. تحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرون. إشراف الدكتور عبدالمحسن التركي، بيروت: مؤسسة الرسالة.
- البخاري، محمد بن إسماعيل (١٤٢٢هـ). الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله شه وسننه وأيامه (صحيح البخاري).
  تحقيق:محمد زهير بن ناصر الناصر . ترقيم:محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت: دار طوق النجاة.
- 7. البروسوي، إسماعيل حقي بن مصطفى الحنفي (١٤٢٤هـ). روح البيان في تفسير القرآن. ضبطه وصححه وخرج آياته: عبداللطيف حسن عبدالرحمن. بيروت: دار الكتب العلمية.
- البيهقي، أبوبكر أحمد بن الحسين بن علي (١٤٢٤هـ). السنن الكبرى.
  تحقيق: محمد عبد القادر عطا. ط٣، بيروت: دار الكتب العلمية.
- ۸. الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى (١٤١٩هـ). سنن الترمذي.
  تحقيق: مصطفى محمد حسين الذهبى، القاهرة: دار الحديث.





- ٩. الجرجاني، علي بن محمد (١٤٠٣). كتاب التعريفات. بيروت: دار
  الكتب العلمية.
- 1. الحسيني، أيوب بن موسى (د.ت). الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية. تحقيق: عدنان درويش -محمد المصري، بيروت: مؤسسة الرسالة.
- ۱۱. الزمخشري، محمود بن عمر (۲۰۰٦). الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل. بيروت: دار الكتاب العربي.
- ۱۲. السجستاني، أبو داود سليمان بن الأشعث (د.ت). سنن أبي داود. تحقيق: محمد محيى الدين عبدالحميد، بيروت: المكتبة العصرية.
- 17. السرجاني، راغب (د.ت). الرحمة في حياة الرسول . بحث مقدم لجائزة معالى السيد حسن عباس الشربتلى، بإشراف رابطة العالم الإسلامي.
- 11. السعدي، عبدالرحمن بن ناصر (٢٠١هـ). تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان. تحقيق: عبدالرحمن بن معلا اللويحق. بيروت: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع.
- 10. الشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار الجنكي (٢٠٠٣). أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن. التتمة من عمل الشيخ عطيه محمد سالم. ط٢، بيروت: دار الكتب العلمية.
- 17. الشوكاني، محمد بن علي بن محمد بن عبدالله (١٤١٣هـ). نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار، تحقيق: عصام الدين الصبابطي، مصر: دار الحديث.
- 1۷. الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (۲۰۰۰). جامع البيان في تأويل القرآن (تفسير الطبري). تحقيق: أحمد محمد شاكر. بيروت: مؤسسة الرسالة.





- ۱۸. السرجاني، راغب (۲۰۱۰). فن التعامل النبوي مع غير المسلمين. القاهرة: دار أقلام للنشر والتوزيع والترجمة.
- ۱۹. العسقلاني، أحمد بن علي بن حجر (۱٤۱۸هـ). فتح الباري شرح صحيح البخاري. الرياض: مكتبة دار السلام، دمشق: مكتبة دار الفيحاء.
- ٠٠. العفيفي، طه عبدالله (١٩٩٥). من صفات الرسول ، الخلقية والخُلقية. الدار المصرية اللبنانية.
- 11. العيني، أبو محمد محمود بن أحمد بن موسى (١٤٢١هـ). عمدة القاري شرح صحيح البخاري. ضبطه وصححه: عبدالله محمود محمد عمر. بيروت: دار الكتب العلمية.
- ۲۲. الفيروز أبادي، محمد بن يعقوب (١٩٩٥). القاموس المحيط. بيروت: دار الكتب العلمية.
- 77. المباركفوري، صفي الرحمن (١٤١٥هـ). الرحيق المختوم. ط٣، طنطا: دار البشير للثقافة والعلوم الإسلامية.
- ۲۶. المباركفوري، محمد عبدلرحمن بن عبدالرحيم (۱٤۱۰هـ). تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي. بيروت: دار الكتب العلمية.
- 70. نخبة من العلماء (٢٠٠٩). التفسير الميسر. بإشراف الشيخ صالح ابن عبدالعزيز ال الشيخ، المدينة المنورة: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف.
- 77. نخبة من علماء التفسير وعلوم القرآن (٢٠١٠). التفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم. الشارقة: كلية الدراسات العليا والبحث العلمي، حامعة الشارقة.
- ٢٧. النسائي، أحمد بن شعيب بن علي (٦٠١هـ). المجتبى من السنن (السنن الصغرى للنسائي). تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة. ط٢، حلب: مكتبة المطبوعات الإسلامية.





۲۸. محمد جاد، ناصر محمدي (۱٤٣٠هـ). التعامل مع غير المسلمين
 في العهد النبوي. الرياض: دار الميمان للنشر والتوزيع.

۲۹. النووي، محي الدين (۱٤۱۹هـ). المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج. ط٥، بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع.



