جامعة دمشق كلية الشريعة قسم علوم القرآزوالسنة

# عَدالَةُ الصَّحَابَة وأثرُها في رواية الحديث

دِراسَةُ نَقْدَيَّةُ مُقَارَنَةُ

رسالة أُعدّت ْلنيلِ دَرَجة الماجستير في الحديث النبويِّ وعلومِه

إعداد الطالب: نَجم شكّود العلي

إشراف الدكتوس: بَديع السيّد اللّحام

۸۲۶۱۵/۷۰۰۲۸

# الإهلاء

إلى أنبَلِ النّاسِ قدرا وأطهرهم طهرا

صَحَابَة النَّبِيِّ الأَكْرَم ﷺ

ى تىم

إلى أحق النَّاسِ بُحُسنِ صَحَابتي وأولاهم بجميل برّي وعظيم شكري

والديّ الحبيبين الكريمين

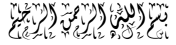
# شڪن

أتوجه بعد حمــد الله تعالى وشكره

بالشكر الجزيل إلى علماء الشام الأفاضل بركة هذه البلدة الطيبة (حرسها الله) وعلى رأسهم أصحاب الفضيلة العلماء أساتذتي في كليّة الشريعة . ولاسيما من بذلا النّصح والاهتمام فضيلة الدكتور عماد الدّين الرّشيد وفضيلة الدكتور نصّار نصّار

و أخص بالشكر
من تفضل علي بعلومه الثرة ، ومنهجه الحصيف
في شتى مراحل دراستي الجامعية
ثمّ أكرمني بالإشراف على بحثي إلى أن نما وتكامل على عينه
محوطاً بنصحه وتقويمه كلما كبا القلم أو نبت الفكرة
سيدي فضيلة الأستاذ الدكتور بديع السيد اللحام
(سليل البضعة النبوية المباركة)

ثُمَّ أتوجه بالشكر إلى كل من ساهم في إنجاح هذا البحث ، راجيا لهم من الله حسن المثوبة .



#### لمقدمة

الحمد الله نحمده ونستعينه ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ، وسيّئات أعمالنا ؛ من يهدِ الله فلا مُضلّ له، ومن يُضلل فلا هادي له .

وأشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله صلى الله عليه وآله وصحبه وسلّم تسليما كثيرا . وبعد:

# فقد قضى الحقّ حلّ وعلا أن يختمَ قافلةَ الأنبياء والمرسلين بخيرته من حلقه ، وصفوته من عباده سيدنا محمد على فأرسله بالهدى ودين الحقّ ليظهرَه على الدِّين كلِّه. وكان من عظيم مقامه على عند مولاه وخالقه على أن اصطفاه في ذاتِه وبيتِه فهو خير الخلق نفساً وخيرهم بيتاً.

واصطفاه بخير كتبه وخير ملائكته فكتابُه القرآنُ العظيمُ المهيمنُ على كتب الأوليين ؛ وقد تنــزّل به على قلبِه الشريفِ صفوةُ الملائكة جبريلُ الأمين ، الذي زكّاه بالأمانة ربّ العالمين.

واصطفى له أمَّتُهُ وقرْنَه الذي بعث فيه : فأمَّتُه حير الأمم ، وقرنه حير القرون.

واصطفى له الصحبَ والأنصارَ والحواريين فلم يكنْ لهم مثيلٌ ولا نظير في أصحاب الأنبياء السابقين .

فقد آمنوا به وصدَّقوه و عزّروه واتبعوا النور الذي أنزل معه ، فإذا بحم ينبذون آلهةً تفتّحت عينوهم على تقديسها ، ويهدمون أصناماً تعاقبت أجيال من آبائهم على تعظيمها، ويهجرون أطعمة وأشربة وأنكحة كانت لذّة حياتهم ونعيم دنياهم ، ثمّ هاهم يتكبدون نصبَ عباداتٍ وقرباتٍ ينصبون لها الأقدام ، ويمرّغون الجباه ويطوون لها على الجوع البطون ، ويبذلون في القيام بحق نبيهم ويمرّغوبات النفوس وكرائم الأموال لا تمنعهم من ذلك شدّة الخصاصة وشَظفُ العيش . ولقد أُمروا بعد مِحَنٍ وويلاتٍ ، وتكذيب وتعذيب، بالحِجرة ، فما أسرع استجابتهم ، فلله درّهم ، وقد فارقوا الوطن الذي ألِفوا ، والمرابع التي عَرفوا ، إلى بلادٍ حديدةٍ ليس لهم فيها أرَبُّ ولا غاية ، إلا الفرار بالدِّين والاستجابة لأمر خير المرسلين .

تركوا في طاعته الأهل والعشيرة ، وفارقوا الجيران و الخلّان ، وخلّفوا وراء ظُهورهم أرحامــــاً تقطعـــت ، وأحباباً تفرقت ، وذكرياتِ الصّبُا وآمالَ الشبيبة التي هي أعزّ ما يشدّ الإنسانَ إلى موطنه.

أمّا الأنصارُ من الأوْسِ والخَزْرَج فقد تركوا ورائهم الأمسَ الغابر بثاراتِه و غاراتِه ، وحلَّفوا وراء ظهـورهم إحَنَ الماضي وحزازاتِه ليشكِّلوا مجتمعَ النّصرة لإخوانِ الهجرة . تآخوا في الله على أعراق عديدة وأرحام بعيـدة ، قرّبتهم قرابة التقوى ، وجمعتهم بوتقة الإيمان. فقاسموهُمُ الدِّيارَ والحيطانَ والأموالَ ، وآثروهم علـى خصاصَـة خصيْصَةٍ و معايشَ كديدةٍ ومواردَ شَحيحَةٍ، فما شَحّتْ بها نفوسُهم ولا ضاقت بها صدورُهم ومن يوقَ شحّ نفسِه فأولئك هم المفلحون.

وفي المدينة قاموا جميعا (أنصاراً ومهاجرين) بأعباء الجهاد وتضحياتِهِ ، فحاربوا الأهل والعشيرة ، وبــــذلوا الأرواح والأموال والأولاد في سبيل نُصرة الله ورسوله وإذ بالأخ يقاتلُ أخاه ، وبالابنِ يُصاول أباه ، وبالرحـــل يُبارزُ قريبَه أو صديق صِباه . كلّ ذلك إشعاراً بأنّ طاعة الله ورسوله على فوق كلّ قرابة أو صداقة.

وتمالاً المشركون عليهم ، ورمتهم العرب عن قوس واحدة ، فما ضعفت عَزيمتهُم ، ولا لانت عَريكَتُهم على قلّة الناصرِ وكثرةِ المعادي. فثبتوا مع نبيهم على جاعلين نحورهم دون نحره ، وصدورهم دون صدره ، فكانوا شِعاره ودِثاره ، وسيفه وترسه حتى بلّغ كلمات ربه وفتح الله به آذاناً صمّاً وقلوباً غُلفا وأعينا عمياً ، وأقام به الملّه العوجاء حتى استقامت على الحنيفية السمحاء ، ودخل الناس في دين الله أفواجا.

ثم قبضه الله قريرَ العين طيبِّبَ النفس بما أكرمه الله به من إكمال الدِّين وإتمام النعمة عليه وعلى أمّته.

وبموته ﷺ ارتدت قبائلُ من العرب ومنعت قبائلُ أخرى زكاة أموالهم ، فاستقام الصحب الكرام على الله ين وحاربوا المرتدين حتى استقام الأمر ، وظهرت كلمة الحقّ .

غير أنّهم لم يلقوا بعد ذلك عصى الترحال و لم يضعوا عن أنفسهم آصار القتال ، ليخلدوا إلى مُلك أقاموه أو مال جمعوه ؟ بل لم يلبثوا أن حملوا بشائر الدِّين إلى أصقاع الأرض ، فحاربوا دولاً ظاهرة ، وممالك قاهرة مسبلغين رسالة الحق إلى جميع الخلق.

فما زالوا يجاهدون في ذات الله بالسِّنَان واللِّسَان حتى تقوّضت على أيديهم عروشُ الأكاسرة وتصدعت بجهدهم وجهادهم مماليكُ الأباطرة ، وضربت حيولُهم بحوافرها رمالَ بحرِ الظُّلمات في المغرب ، وصَهَلتْ على تخوم الصين في المشرق ؛ ومكَّنهم الله في أرْضِهِ وخَلْقِه ، فأخر جوا الناس من ضيق الدنيا إلى سَعة الآخرة ومن جَور الأديان إلى عدل الإسلام ومن عِبادة العبَاد إلى عبادة ربّ العباد ، فأقاموا دولة التوحيد والحقّ ، على هدي الكتاب ومِنهاج النبوة فسعدت هم البشريّة بعد شَقاوة واستنارت بهُداهم بعد ضلالة .

فلا والله ما شهدت البشريّة من قبلهم ولا من بعدهم عهداً ولا حكماً ولا قرناً أرحمَ ولا أرشدَ ولا أبركَ ولا أعدلَ من عهدهم ولا حكمهم ولا قرنهم.

فجزاهم الله خير الجزاء وهنّأهم بما أكرمهم به من الخير والهدى والرحمة والرضا . فقد صدقوا ما عاهدوا الله عليه ، فكانوا أبرّ حلق الله عهداً وأصدقهم وعداً ، لذلك مَكنّ الله لهم دينهم الذي ارتضى لهم وأبدلهم من بعد خوفهم أمنا و من بعد فقرهم غنىً ومن بعد ذلهم عزّا .

نعم لقد كانوا بحقِّ حجَّة الله على الأمم السابقة واللاحقة ، لألهم أقاموا شرعة الله في أرضه ، و أثبتوا للعالم أجمع أن المثل العليا والمبادئ العظيمة التي نزلت بها الكُتُبُ و بُعُثَتْ بها الرُّسل هي قِيَمٌ قابلة للتطبيق والتجسيد وليست مجردَ قِيَم نظريّة لا وجود لها إلا في بطون الكتب وصدور العلماء وأحيلةِ الحُكماء فحسبْ .

وإذا كان الله عزّ وحلّ قيّض هؤلاء الصحب الكرام لنصرة الرسالة المحمديّة ، وإرساء قواعد الملّة المرضيّة فإنّـــه حلَّ وعلا استعملهم كذلك استعمال تشريفٍ في حفظ كتابه العزيز الذي تكفلت بحفظه ذاتُه العليّـــة ، فكانـــت صدورهم أشرف أوعيةٍ حفظت كلام الله ليبلّغوه إلى الأمم المعاصرة والأجيال المُتَعاقبة.

ومما زادهم شرفاً إلى شرفهم وكرامةً إلى كرامتهم ألهم تحمّلوا عن المصطفى على هديه وسُــننَه وسَــمْته وسِــيرَه فحفظوها من أن تطويها يَدُ الزمان ، فكانوا مِشْكَاة الخير التي تعشّقَت أنوارَ المصباح المحمديّ ، وعكستها مُجَدّدا ليشعَ نُوره عبر الأحيال إلى أن يَرثَ الله الأرض وَمَن عليها.

فما من سنّة نبويّة إلا والصحابة الكرام وسَطاء الخير فيها، هم من حَفظها ، وهم من بَلَّغها .

هذا وقد التقت أقوال جملةً: والعقلاء منذ النَّشأة الأُولى لعلم الجرح والتعديل على إخراج طَبقة الصحب الكرام من دائرة التفتيش والتمحيص في سيرهم وأحوالهم . فحكموا لهم بالعدالة جملةً : فمن ثبتت صحبته للنبي الله فقد ثبتت عدالته . وقد استندوا في ذلك إلى آيات الكتاب العزيز ، وأحاديث النبي الكريم الله ، وإلى ما تمهد لهم مسن المآثر العظيمة والمراتب الشريفة ، الأمر الذي أتاح إجماع من يُعتد بإجماعه على عدالتهم.

ولكن ظهر في مراحل مبكرة من تاريخ الأمّة من شنّع القول في الصحابة ﷺ على خلفيّات متنوعة:

فلم يكن عجيباً أن يظهر في شعوب الدول الدائلة ، والممالك الزائلة من امتلأت قلوبُهم حنقاً على الصحابة الفاتحين ،بل على الإسلام نفسه، فكانوا أوّل من وقع في أصحاب النبي على . وقد عُرفوا فيما بعد بالزّنادقة والشُّعوبيين .

كما لعبتِ الفتنةُ دورها في نشوءِ مذاهبَ حاكمت الصحابة على مواقفهم السياسيّة إبّان الفِتنة ثمّ لم تلبـــث أن صبّتها في قوالبَ عقيديّة (أَدْلَجَة المواقف السياسيّة) ثمّ أخذت تبحثُ عن الأدلّة التي تدعمُ مواقفها من الصــحابة الكرام.

وكان للثقافاتِ الوافدةِ دورَها في تشكيلِ فِكرٍ يُقدّم العقل على النصوصِ الصحيحة الصريحة ، فالهم فريقٌ منهم الصحب الكرام على الأحاديث النبويّة الشريفة ، إمعاناً في تقديسِ العقلِ وتتريهه عن القصورِ والوَهَم.

وقد قمت باختيار البحث في عدالتهم مع ما قدمته من مناقبهم الشريفة ورتبهم المنيفة ، استجابةً لواجب عظيم في الذّب عن أعراض أولئك القوم الكرام الذين حملوا القرآن وحفظوا السنن ، ولا سيما أنّ حملةً عظيمــةً مــن التشويه والتزييف تناولتهم قديماً وحديثاً ولكنها اليوم أشدُّ وأعنف.

واخترته أيضاً استجابةً لواجب عظيم في الذبّ عن مناهج المحدثين في حفظ السنَّة ، وبيان صحّة منهجهم في تعديل الصحابة ﷺ ، وموافقته للمعقول والمنقول .

## أهميّة هذا البحث:

البحث في عدالة الصحابة بحثٌ في الجذور الأولى لقواعد المحدثين التي إن لحقها الشك والرَّيب حسرت مصداقيتها. ومسألة عدالة الصحابة من أهم تلك الجذور التي كانت ولا زالت ذريعةً للطعن في السنّة وغرضاً ترميه سهام الطاعنين والمشككين.

ولا تكاد تحد مشككاً في حُجيّة السنّة إلا وقد جعل التشكيك فيها ذَريعة ، واتخذ الطَّعن في منهج المحدِّثين مطيّةً للوصول إلى التحرر من الضوابط التي تلزمه بالرجوع إلى السنّة النبويّة المصدر الثاني للتشريع الإسلامي.

كما أنّ هذا الأصل من الحكم بعدالتهم انبني عليه عددٌ من المسائلِ ذاتِ الأثر المباشر في قوانين الرواية ، فيما يتفرعُ عن جَهالة الصحابي الراوي ، كمراسيل الصحابة ، والمُبْهم من الصحابة وغيرها..

ويكفي في أهميّة هذا البحث أنّه يأتي كلبنة حديدة تُضافُ إلى جدار التصدي لمحاولات التشكيك في السنّة النبويّة ، وللذبّ عن أعراض الصحابة الكرام، وقطع الطريق على المستشرقين وأذنابهم بقيّة أهل الأهواء في محاولاتهم المسعورة لهزّ الصورة الرائعة التي انطبعت في ضمير الأمّة لذلك الرعيل الصالح. وذلك من خلال اتباع متشابهات النصوص أو حملها على غير وجهها أو تحميلها ما لا تحمل ؟ ومن خلال الاتكاء على الأحاديث

الموضوعة ، والروايات التاريخيّة الباطلة التي اخترعتها أدمغة أقوام مُلئت قلوبهم بالحقد على من حملوا الرسالة ، ونشروها في مشارق الأرضِ ومغاربها .فجمعوا إلى ضلالهم عمى وإلى جهالتهم حَيرة ، لذلك استهولهم الشياطينُ فأعرضوا عن ميراثِ النبوّة ومعينِ السنّة ،وغرفوا من مستنقعاتِ الهوى حتى أنتنت بناتُ أفكارهم فأنتجوا نتاجا غريبا لا يمتُ إلى الإسلام بصلة .

واعتقد أنّ التحقيق في عدالة الصحابة وفق دراسة علميّة مقارنة تمثّل حلّا منطقياً لكل الإشكالات الفكريّـــة والتاريخيّة التي أثارها و يثيرها البعض قديما وحديثاً حول هذه المسألة الهامّة .

وهو أيضاً حلقة هامّة في الحوار الأكاديمي العلمي بين المذاهب والتيارات الدِّينيّة في الساحة الإسلاميّة هدفُها سَحْب بِساط الجدل المثير للفتن من أوساط الغَوغاء إلى الوسط العلميّ الأكاديميّ ، الذي يَعتمدُ العقلَ والمنطقَ والحجّة والبرهانَ لبيان الحقائقِ والدفاع عنها وكشفِ الشُّبُهات .

## أما الجهود السابقة المبذولة في هذا المضمار:

فأعتقد أن الجهود المبذولة لم تُكن حِكراً على عَصْرٍ دون عَصْرٍ ، أو جيلٍ دون جيل أو على مدرسة المحددِّثين دون غيرهم من المفسرين والأصوليين والمتكلمين .فقد ساهم في بيان عدالة الصحابة بالحجة والبرهان والدفاع عن هذه الحقيقة سكف الأمَّة وخلفها ابتداء من الصحب الكرام فالتابعين لهم بإحسان إلى يومنا هذا .

وهذا الامتدادُ الأفقيّ والشاقوليّ للجهود المبذولة يَعكس أهميّة هذه المسألة عند جماهير العلماء.

ومن الصعوبة بمكان حصر الجهود المبذولة سابقا، لكن يمكن أن أقدّم فكرة سريعة حول هذا الموضوع كالتالي: إنّ الجهود المبذولة في مراحلها الأولى لم تكنْ أكثر من مواقف واضحة ومناظرات جادّة من علماء الأمّـة للطاعنين أو المشككين نجدها مفرقةً في بطون الكتب المختلفة كالمشهور عن سعد بن أبي وقّاص ، وعلي زين العابدين ، ومالك بن أنس الأصبحي ...

ثمّ بدأت مرحلةٌ حديدةٌ ، وهي مرحلة تخصيص أبواب معينة للتدليل على هذه المسألة كما صنع المحسدتُون في كتب مناقب الصحابة كالبخاري ومسلم وغيرهما، أو كما صنع ابن قتيبة في كتاب تأويل مُختلف الحسديث أو البيهقي في كتابه الاعتقاد ؛ وكما فعل الأصوليون عند كلامهم عن الأخبار فإنّه جرت عادتُهم أن يعقدوا مبحثا للكلام في عدالة الصحابة. وكذلك المتكلمون فإلهم يعقدون مبحثا خاصا للعقيدة في الصحابة رضوان الله عليهم . أما المرحلة الثالثة فقد كانت بتصنيف مصنفات خاصة في الذب عن الصحابة الكرام وبيان فضلهم وعدالتهم ولعل أول مصنف وضع مستقلا في ذلك هو كتاب "العواصم من القواصم" لابن العربي ، ثمّ كتاب "الصواعق المحرقة" لابن حجر الهيتمي . وفي هذه المرحلة أيضاً بدأت الكتب المتخصصة في الردّ على المطاعن المتعلقة بصحابي بعينه مثل كتاب تطهير الجنان واللسان لابن حجر الهيتمي في الذب عن معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما. وهذه الكتب جملة تتميز بطابع المناظرة حول مكانة الصحابة الكرام ومناقشة التهم والشبهات بردها أصلاً أو التماس الأعذار المسوغة للمواقف التي انتقدت عليهم. .

وهكذا فكلما أحدث المشككون مطاعنا أو أثاروا شبهةً ، أحدث العلماء لها ردّاً حتى وقتنا المعاصر هذا .الذي مثّل المرحلة الرابعة في تاريخ الدفاع والذّب عن الصحب الكرام الله المرحلة الرابعة في تاريخ الدفاع والذّب عن الصحب الكرام

وأذنانبهم من أبناء حلدتنا في الحط من أقدار الصحابة ، وبات الطعن فيهم أهم مؤشر في مقاييسهم على حرّية الباحث وانعتاقه من الحجر الفكري الذي يفرضه بزعمهم منطق القول بعدالة الصحابة.

فقد أثار المعاصر محمود أبو ريّة شبهات كثيرة في كتابه (أضواء على السنة النبويّة) من ضمنها مطاعن في عدالة الصحابة وفي عدالة أشخاص منهم وعلى رأسهم راوية الإسلام أبو هريرة هذه ، وتصدى لشبهاته عدد من العلماء أذكر منهم عبد الرحمن بن يجيى المعلمي اليماني في كتابه (الأنوار الكاشفة لما في كتاب "أضواء على السنة " من الزلل والتضليل والجحازفة) ، و الدكتور مصطفى السباعي في كتابه (السنّة ومكانتها في التشريع الإسلامي) ، والدكتور محمد أبو شهبة في كتابه (دفاع عن السنة) وفي هذه الكتب أجوبة حاسمة على الشبهات المثارة حول عدالة الصحابة. وعبد المنعم صالح العلى العزّي في كتابه (دفاع عن أبي هريرة) وغيرهم..

وتوالت المطاعن تَتْرًا كلّما أخمد العلماء نار شبهة أثار المشككون شبهة أخرى ، والمشكلة أنّ الخطاب في هذه الكتب ما عاد يرتكز على أسس علميّة تجادل عن موقف المعارض ، وإنما أصبح خطاباً عاطفيّا يخاطب العامّـة ، مثيراً الكثير من التساؤلات عن الغاية من إغراق العامّة بشبهات تشككهم في دينهم وتاريخهم وأسلافهم. وتحوّل الصور المضيئة عن أصحاب نبيهم في ي تصوراقمم إلى صور مظلمة قاتمة ، من خلال كتب تعرض محاكمات تاريخية جائرة تفتقر إلى أدنى مقوّمات المنطق العلمي أو متطلبات المحاكمة العادلة إن كان ولابدّ.

ولا يفوتني أن أذكّر أنه تأثر عدد من علماء الزيديّة الأفاضل بمنهج المحدثين تأثرا قوياً جعلهم يؤثرون الحقّ على الخلق،فبذلوا الوسع في ردّ الشبهات والتّهم التي أثارها المتعصبون من علمائهم،ومنها التشكيك بعدالة الصحابة .

ويأتي في طليعة هؤلاء الأفاضل العلامة محمد بن إبراهيم الوزير في كتابيه الجليلين (العواصم والقواصم) و ( الروض الباسم في الذبّ عن سنّة أبي القاسم )، ومحمد بن علي الشوكاني في كتابه (إرشاد الغبي إلى مذهب أهل البيت في صحب النبي الله وغيرهما...

## منهج البحث:

منهجي في البحث استقرائي ، تحليلي ، استنتاجي .

فقد اتبعت المنهج الاستقرائي في المواضع التي تتطلب طبيعتها اتباع هذا المنهج ، وذلك كما حدث في الفصل التمهيدي عند استقصاء مادة صحب في الكتاب والسنة وكذلك في بعض المباحث الإحصائية لمرويّات بعض الصحابة الذين تناولهم البحث .

ولقد اتبعت منهجا تحليليا نقديا في عرض المواقف المختلفة من عدالة الصحابة وفي بيان الأســباب والعوامــل الكامنة خلفها. أما المنهج الإسنتاجي فلقد كان حاضرا بقوّة في مختلف تضاعيف هذا البحث ، ولاسميما في عمرض الأدلمة ومناقشتها ودفع الشبه والاعتراضات .

وهذا البحث جاء مختصًا بدراسة عدالة الصحابة دون ضبطهم ، لأنني أعتقد أنّ عدالة الصحابة هي بوابة الدحول إلى مرويّات الصحب الكرام ، فما لم نكوّن التصور الصحيح عن عدالتهم وفق قناعة علميّة تستند إلى النقل والعقل معاً ،فلا معنى للحديث عن ضبطهم ؛ إذ الكلام في ضبط المجروح في عدالته عبث لا قيمة له لأنه غير مؤتمن أصلاً على ما لديه من مرويّات . ولذلك كانت الشبهات التي تتناول الصحابة في عدالتهم أكثر بكثير من تلك التي تثار حول ضبطهم.

و لم أقتصر في بحثي على مناقشة الشبهات العميقة التي تُشكل على بعض طلبة العلم ، بل ناقشت شبهات تُشار حول بدهيات تسالم عليها العلماء، ولعلّ الردّ عليها أصعب من سابقاتها .

والرغبة الخالصة التي كانت تلزمني طوال فترة العمل في البحث هو الخروج به من الطابع النظري العقيدي الـــذي السم به في مؤلفات السابقين من المشككين والمدافعين ، إلى الطابع العملي الحَدِيثيّ الذي يضفي عليه مرونـــةً في التعاطي مع موضوع البحث ، ويخفف من سخونة الجدل وغلواء التعصب للرأي .

كما أنني حرصت على عدم الدخول في تفاصيل الأحداث التاريخيّة لما شجر بين الصحابة الكرام ، إلا بما يقتضيه الحال خلال المباحث ذات الصّلة ، وإنما تحدثت عن الأصول العامة التي ينبغي مراعاتما في دراسة الروايــة التاريخيّة وخصوصا تلك الروايات التي أرّخت لعصر الفتنة .

وقد حرصت لدى عرضي للأدلة على تقديمها بأوضح صورة ومن أوثق المصادر المعتمدة عند المدارس الفكريّــة والسياسيّة والمذهبيّة التي تناولها البحث.

أما ما كان من أدلّة حديثيّة فالمرجع فيها الصحيحان أو أحدهما فإن لم أحد الدليل فيهما رجعت إلى كتب السنن فإن لم أحده فيها فمسند أحمد فإن لم أحده فمن مصنفات السنة حيث أحده .

وأبين الحكم على الحديث من المصادر المعتبرة ، فإن لم أحد حكما لإمام من الأئمة فيه درست سنده في ضوء القواعد المتبعة في دراسة الأسانيد . و أسجل خلاصة الحكم على الحديث ، ولا أدون تفاصيل الدارسة في البحث إلا حيث يوجب المقام ذلك . وقد حفل البحث بالآثار المروية عن المواقف العملية للصحب الكرام تجاه بعضه بعضا فهذه وأمثالها أستشهد لها بداية بالآثار الصحيحة التي تقوم بها الحجة ثم ربما اتبعها بمجموعة من المرويّات في كتب التاريخ والتراجم ولا أقف على دراستها مفصلاً لأنها تأتي في سياق الاستئناس التاريخي .

وسوف يجد القارئُ أنني احتج على المخالف بمرويّات من كتبه المعتمدة أو نقول عن علمائه المعتـــبرين تــــدفع الشبهات التي يثيرها لأثبت ركاكة الدعوى وتناقضها حتى مع بيئته الفكرية التي ينتمي إليها.

كما أنني أتراجم ترجمةً لطيفة للأعلام الذين ورد ذكرهم في البحث ، ممن لهم صلة بالمسألة المدروسة ، وللأعلام الذين يمكن أن يلتبس أمرهم ولاسيما أعلام المدارس الفكريّة الأخرى .

 والبحث وإن كان في سياقه العام ونتائجه يُعدُّ انتصاراً من الباحث لمنهج المحدثين ، إلا أنَّ الناظر فيه سوف يرى بحرداً عن مظاهر التعصب التي غالباً ما تدفع الباحثين إلى ليّ أعناق النصوص ، وقسرها على الدحول في دهاليز الأفكار المسبقة ، والحقّ أنه قد أعاني على ذلك المناخ الطيّب الذي وفرته لنا جامعة دمشق بما تعرف به من حريّة في مجال البحث العلمي مع المنهج البحثي الرصين الذي تميزت به كليّة الشريعة ، والأهم من ذلك ما حظي به الباحث من حرية بحثيّة من قبل الأستاذ المشرف الأمر الذي ينمّ عن أفق رحب ونظر بعيد يبشّر بنهضة بحثيّة متحررة قادرة على مدّ حسور التواصل والحوار العلمي مع الآخر بعيّدا عن كلّ المحاذير السلبية. كل ذلك ساعد الباحث على أن يسمو ببحثه على كل مفردات التعصب (له أو على ). لتبقى الحقيقة أعظم ما ننشده ، وأغلى ما ندافع عنه .

#### خطة البحث:

لقد جاء البحث في: مقدمة وفصل تمهيدي وأربعة فصول وحاتمة.

مقدمة: تناولت فيها أهميّة البحث وأسباب اختياري له والجهود السابقة ، مع بيان منهج وخطة البحث .

أما الفصل التمهيدي: فقد تناولت فيه مُحَدّدات البحث لذلك جاء في مبحثين:

المبحث الأول: مفهوم الصّحبة:

المطلب الأول: مفهوم الصّحبة.

المطلب الثانى: الصّحابي اصطلاحاً .

المطلب الثالث: طرق إثبات الصّحبة.

المطلب الرابع: طبقات الصحابة.

المبحث الثانى: مفهوم العدالة:

المطلب الأول: تعريف العدالة

المطلب الثانى: شروط العدالة وماهيتها.

المطلب الثالث: طرق إثبات العدالة

الفصل الأول: عدالة الصحابة عند القائلين بها جملة وأدلتهم:

المبحث الأول: القائلون بعدالة الصحابة جملةً .

المطلب الأول: مفهوم عدالة الصحابي

المطلب الثاني: القائلون بعدالة الصحابة جملةً .

المطلب الثالث: بيان أن السواد الأعظم للأمّة على منهج المحدثين

المطلب الرابع:عدالة الصحابة بين المحدثين والمتكلمين

المطلب الخامس: الأصوليون و عدالة الصحابة.

المبحث الثانى: الأدلة على عدالة الصحابة عرض ونقد.

```
المطلب الأول:الأدلّة القرآنيّة:
```

أ - أدلة قرآنية في تعديل الصحابة والثناء عليهم جملةً بالنصّ:

ب - دلالة القرآن على عدالة الصحابة جملةً من خلال الدخول الأولى:

ج - آيات في تعديل الصحابة جملةً من خلال المفهوم التراكمي:

نقد الاستدلال بالآيات القرآنية على عدالة الصحابة.

## المطلب الثانى: أدلّة السنة:

١ - أحاديث تدل على عدالة الصحابة جملةً:

أ- أحاديث تَنصّ على عدالة الصحابة بالمنطوق:

ب- أحاديث تَنصّ على عدالة الصحابة بالمفهوم:

٢- أحاديث تؤكد خصوصيّة طبقة الصحابة وألهم ليسوا كغيرهم:

٣- أحاديث تدل على عدالة الصحابة جملةً استنادا إلى المفهوم التراكمي لأحاديث الثناء والتزكية.

المطلب الثالث: الإجماع على عدالة الصحابة عرض ونقد

المبحث الثالث: مسالك العلماء في تعليل القول بعدالة الصحابة جملةً .

الفصل الثاني: القائلون بعدالة الصحابة تفصيلا وأدلتهم:

المبحث الأول: القائلون بعدالة الصحابة تفصيلاً .

المطلب الأول: الشيعة (الإمامية والزيدية).

**المطلب الثاني**:الخوارج.

المطلب الثالث: الأباضية.

المطلب الرابع:المعتزلة.

المطلب الخامس: الفكر الاعتزالي الحديث و عدالة الصحابة.

المبحث الثاني :استدلالات القائلين بعدالة الصحابة تفصيلا عرض ونقد وهي:

المطلب الأول: الاستدلال بالتفاضل عرض ونقد .

المطلب الثاني: الاستدلال بوجود ظاهرة النفاق في محتمع الصحابة عرض ونقد.

المطلب الثالث: الاستدلال بالتكليف الشرعي والطبيعة البشريّة عرض ونقد.

المطلب الرابع :الاستدلال بالمعاصي والأخطاء الشخصيّة عرض ونقد.

المطلب الخامس: الاستدلال بواقع الحال من نقد الصحابة بعضهم لبعض وما شجر بينهم عرض ونقد.

المطلب السادس: الاستدلال ببعض أحوال الصحابة مما يوجب النقص عرض ونقد.

المطلب السابع : الطعن بعدالة الصحابة من جهة مرويّاهم عرض ونقد.

الفصل الثالث:أسباب الاختلاف في عدالة الصحابة

المبحث الأول: الأسباب النظريّة :وتتمثل في: العامل السياسي والعامل العقلي.

المطلب الأول: العامل السياسي (الإمامة الكبرى)

المطلب الثانى: العامل العقلي

المبحث الثاني: الأسباب التاريخيّة : وتتمثل بالعامل التاريخي.

الفصل الرابع :الترجيح بين الأقوال وأثر ذلك في الرواية

المبحث الأول :الترجيح بين أدلة الفريقين .

المطلب الأول:الترجيح استنادا إلى الأدلة النظريّة.

المطلب الثاني: الترجيح استنادا إلى دراسة أسباب الاختلاف في عدالة الصحابة .

المطلب الثالث: الرأي الراجح لدى الباحث.

المبحث الثاني: أثر عدالة الصحابة في الرواية .

المطلب الأول: أعداد الصحابة الرواة (الإجمالي - المعروفون بأسمائهم – الرواة – الداخلون في الفتنة ).

المطلب الثاني: أثر الاختلاف في عدالة الصحابة:

١. في الإطار النظري العام .

٢. في الإطار العملي.

المطلب الثالث: نماذج تطبيقيّة لبعض الصحابة المتكلم في عدالتهم.

خاتمة: بَيّنت فيها أهم نتائج البحث

وأخيرا أسأل الحقّ حلّ وعلا أن يتقبل مني هذه الجهد وأن يجعله خالصا لوجهه الكريم وأن ينفع به في هذا الزمن الذي تلاطمت فيه أمواج الفتن والشبهات .

وأسأله كما أكرمني بالذبّ عن الصحب الكرام في الدنيا ، أن يكرمني وأستاذي المشرف ، وكل من ساعد في هذا البحث بصحبتهم في الآخرة تحت لواء المصطفى على البحث .

# المبحث الأول: مغموم الصحبة

# المطلب الأول: مفهوم الصحبة

لابد من دراسةِ مفهوم الصحبة دراسة وافية تستقرئ جميع ما جاء في معاجم اللغة من مفردات مادة (صحب). مع استشراف الاستعمالات اللغويّة لمادة (صحب) في القرآن الكريم والسنّة النبويّة الشريفة.

· العاحب: السم فاعل من صَحِبَ يَصْحب فهو صاحِب.

والمصدر: صُحبةً بالضم وصَحابةً بالفتح.

وجمع الصاحب صَحْبٌ ، و صُحْبَةٌ ، و صِحَابٌ ، و صُحْبانٌ .

وجمع صَحْبِ أَصْحَابٌ. و" الصَّحَابَةُ بالفتح الأَصْحَابُ، وهي في الأصل مصدر، وجمع الأصحاب أصاحيب "(١)، و لم يجمع فاعل على فَعالة إلا هذا الحرف فقط (٢).

و في معجم مقاييس اللغة <sup>(٣)</sup>:" الصاد والحاء والباء :أصل واحد يدل على مقارنة شيء ومقاربته ومن ذلك الصاحب ،و الجمع الصّحب ".

ولدى استقراء ما جاء في المعاجم اللغويّة من معاني مادة صحب نحدها تدور حول المعاني التالية:

وهي المعاشرة والملازمة والانقياد والحفظ.

#### • المعاشرة:

في لسان العرب<sup>(٤)</sup> :صاحبه عاشره .فيكون المُصاحب هو المُعاشر والمعاشرة والتعاشر هو المخالطة <sup>(٥)</sup>. والعَشير: المعاشر ، والعَشير: القريبُ والصديق ، وعشير المرأة زوجها لأنه يعاشِرها وتعاشِره<sup>(٦)</sup>. إذاً فالصاحب هو المُعَاشِر المُخَالِط.

ومنه أصحَب الماءُ :علاه الطحلُب والعُرمُض فهو ماء مُصحَب<sup>(٧)</sup> ،وذلك لمخالطة الماء لغيره. ومنه أديم مُصحَب :عليه صوفه أو شعره أو وبَرُه<sup>(٨)</sup>. لمخالطة الصوف أو الشعر أو الوبر للأديم.

وأما قولهم تصحَّب من مجالستنا:استحيا<sup>(۱)</sup> ، فهو على وزن تفعّل كتهجَّد أي : ترك الهجود ، وهنا ترك مصاحبتهم أو مخالطتهم استحياءً.

<sup>(</sup>۱) الصحاح للجوهري: ١٦١/١، وانظر لسان العرب لابن منظور: ٢٠٠/٨، وتاج العروس للزبيـــدي: ١٨٥/٣-١٨٦ ، و تمذيب اللغة للأزهري ٢٦١/٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر لسان العرب لابن منظور: ٢٠٠/٨، وتاج العروس للزبيدي: ١٨٥/٣-١٨٦ ، و تمذيب اللغة للأزهري ٢٦١/٤ .

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة لابن فارس :مادة (صحب): ٣٣٥/٣

<sup>(</sup>٤) ١٩/١ ه ، وانظر القاموس المحيط للفيروز آبادي: ١٢٢/١

<sup>(</sup>٥) مختار الصحاح للرازي:مادة (عشر) ص٣٨٢ .

<sup>(</sup>٦) لسان العرب ١٥٨/١٠

<sup>(</sup>٧) لسان العرب ٢٠١/٨، وانظر القاموس المحيط ٢٢٢/١، معجم مقاييس اللغة ٣٣٥/٣ ، وتهذيب اللغة ٢٦٣/٤ .

<sup>(</sup>٨) لسان العرب ٢٠١/٨، وانظر القاموس المحيط ١٢٢/١

#### الملازمة:

من قولهم : استصحبه : دعاه إلى الصحبة ولازمه؛ وكل ما لازم شيئاً فقد استصحبه (٢)؛ قال الشاعر: النَّا لك الفَضْلَ على صُحْبَت في صُحْبَت والسَمِسْكُ قَدْ يَسْتَصْحِبُ الرَّامِكا (٢)

#### • المتابعة والانقياد:

من قولهم : و أصْحبَ البعيرُ والدابةُ: انقادا. ومنهم مَن عَمَّ فقال: و أصْحَبَ ذلَّ وانقاد، والمُصْحَب المنقاد بعد صعوبة (٤)؛ وفي السحديث: ( فأصْحَبَتِ الناقةُ) (٥)؛ أي انقادت، واسترسلت، وتبعت صاحبها (٢). قال امرؤ القييس (٧): ولَسْتُ بِذِي رَثْيَةٍ إِمَّرٍ، إِذَا قِيدَ مُسْتَكْرَها أَصْحبا (٨) و أصحب إذا أطاع و لم يمتنع (٩).

#### • الحفظ:

من قولهم: أَصْحَبَ الرحلَ و اصْطَحَبَه: حفظه. وفي السحديث: (اللهم اصْحَبْنا بِصُحْبَةٍ واقلِبْنا بذمّة)<sup>(١٠)</sup>؛ أي احفظنا بحفظك في سَفَرنا، وأرجعنا بأمانك وعَهْدِك إلى بلدنا<sup>(١١)</sup>. وفي التنزيل: { وَلَا هُم مِّنَّا يُصْحَبُونَ } [الأنبياء: ٤٣] قالَ: يَعْني الآلِهَةَ لا تَمنعُ أَنْفُسَها، وَلا هُمْ مِنَّا يُصْحَبون:

<sup>(</sup>١)لسان العرب ٢٠١/٨، وانظر القاموس المحيط ١٢٢/١.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ٢٠١/٨، القاموس المحيط ١٢٢/١، تاج العروس من جواهر القاموس ١٨٦/٣.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ٢٠١/٨ ، تاج العروس من جواهر القاموس ١٨٦/٣.، والرامِك: نوع من الطيب رديء حسيس (لسان العرب ٢٠١/٨). و يقول الشاعر (خلف بن خليفة الأقطع): لقد أفضلت عليّ حينما شرفتني بصحبتك ، فقد زادتي فخرا ، و لم تنقص من قدرك ، كما أنّ المسك لا ينقص قدره بمصاحبة النوع الأدبى من الطيب.

<sup>(</sup>٤) القاموس المحيط ١٢٢/١، تاج العروس من جواهر القاموس ١٨٦/٣، وانظر تمذيب اللغة ٢٦٢/٤ .

<sup>(</sup>٥) زعم ابن الأثير أنّ هذا جزء من حديث قيلة بنت مخرمة التميمية الذي تفرد به عبد الله بن حسان ثمّ قال :وهو حديث طويل كثير الغريب ، انظر النهاية في غريب الحديث ١٦/٣ ، وفي (أسد الغابة ٢٨٨/٦-٢٤٩) ذكره مختصرا لم ترد فيه هذه اللفظة، وبالرجوع إلى الحديث كما أورده الحافظ ابن حجر في الإصابة ٢٨٨/٨-٢٨٩ ، وإلى رواياته في المعجم الكبير ٢٧٥٥-٨ ، والله كم ، و تحذيب الكمال ٢٧٦/٣٥، لم أقف على هذا الجزء من الحديث ، ولعل ابن الأثير وقعت له من رواية لم تقع لغيره . والله أعلم .

<sup>(</sup>٦) النهاية في غريب الحديث لابن الأثير ١٦/٣ ، و تاج العروس من جواهر القاموس ١٨٦/٣ -١٨٧.

<sup>(</sup>٧) ديوان امرؤ القيس ص ١٢٩ .

<sup>(</sup>٨) لسان العرب ٢٠١/٨ وقال: الإِمَّرُ: الذي يأتَمِرُ لكل أحد لضَعْفه، والرَّثْــيَةُ: وجَع الــمفاصل. وانظر تاج العروس من حواهر القاموس ١٨٦/٣.

<sup>(</sup>٩) كتاب جمهرة الأمثال لأبي هلال العسكري: ١/ ١٥٦ ، في بيان قولهم: إمّعة وإمّرة.

<sup>(</sup>١٠) أخرجه الحاكم في المستدرك ١٠٩/٢ في الجهاد رقم ٢٤٨٤ :عن أبي هريرة اللهم الله الناقة لازمها حتى استوى رسول الله عليها فقال :(اللهم أنت الصاحب في السفر والخليفة في الأهل اللهم اصحبنا بصحبة ، واقلبنا بذمة ، اللهم ارزقني قفل الأرض وهوّن علينا السفر ؛ اللهم إني أعوذ بك من وعثاء السفر وكآبة المنقلب).

<sup>(</sup>١١) النهاية في غريب الحديث لابن الأثير: ٣ /١٦. تاج العروس من جواهر القاموس ١٨٧/٣.

يعني يجارون أي الكفار (١). ويقال صَحِبك الله :أي حفظك (٢).

#### ۲ - عرفا:

العرف غالبا ما يخصص الكلمة ببعض مدلولاتها اللغويّة وقد يضفي عليها صبغة حديدة تضاف إلى المعنى اللغوي . والصاحب في العرف هو من كثرت أو طالت ملازمته .

يقول ابن الأثير: "العرف يخصص الاسم-يعني الصاحب- يمن كثرت صحبته ولا حد لتلك الكثرة بتقدير بـــل بتقريب" (٣).

ويقول الآمدي: " الصاحب في العرف إنما يطلق على الملازم المكاثر "(٤)

وفي المستصفى للغزالي: (أنّ العرف يُخصص اسم الصحبة بمن كثُرت صحبته) (٥).

وجاء في الكليات <sup>(٦)</sup>:"ولا فرق أن تكون مصاحبته بالبدن — وهو الأصل — أو بالعناية والهمة؛ ولا يُقـــال في العرف إلا لمن كثُرت ملازمته."

#### الاستعمالات المجازية لكلمة صاحب:

تطلق كلمة صاحب مجازا على مالك الشيء كقولهم :صاحب البيت .وعلى القائم على الشيء كقولهم: صاحب الشَّرِطَة .ويطلق على من اعتنق مذهبا أو رأياً ، فيقال :أصحاب أبي حنيفة و أصحاب الشافعي (٧).

# الفرق بين المعنى الوضعي والمعنى العرفي:

للصحبة اعتباران :أحدهما من حيث الوضع والآخر من حيث العرف

فمن حيث الوضع اللغوي: تطلق على الكثير والقليل ، سواء كان في مجالسة أو مماشاة ،ولو ساعةً يسيرة . فعن علقمة (٨) أنه خرج مع عبد الله بن مسعود رها له ، فصحبه دِهقان في الطريق من القنطرة ، فانشعبت له طريق فأخذ فيها، قال:فقال عبد الله :أين أخذ الرجل ؟ فقلت :انشعبت له طريق .فلما رآه قال :

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ۲۰۱/۸، تمذيب اللغة ۲٦۲/۶ ، وانظر جامع البيان للطبري ۲۰/۱۷ - ٤١، تفسير القرآن العظيم لابن كثير ۱۸۹/۳ .

<sup>(</sup>٢) العين ٣/٤ ١ .

<sup>(</sup>٣) مقدمة جامع الأصول ١٣٤/١ .

<sup>(</sup>٤) الإحكام في أصول الأحكام ١٨٨/١.

<sup>(</sup>٥) المستصفى ص١٩٤.

<sup>(</sup>٦) الكليّات ص ٥٥٧ .

<sup>(</sup>V) المعجم الوسيط مادة صحب V (V)

<sup>(</sup> ٨ ) هو علقمة بن قيس النخعي، الكوفي، فقيه الكوفة وعالمها ومقرئها.كان ممن لازم عبد الله بن مسعود ﷺ ، مات بعد الستين وقيل بعد السبعين أخرج له الجماعة (انظر سير أعلام النبلاء ٣٩/٥ وما بعدها، تقريب التهذيب ص٣٩٧ ) .

|       | الفصل الثالث:أسباب الاختلاف في عدالة الصحابة                                |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ۲۳٦   | ء<br>تمهید                                                                  |
| 777   | المبحث الأول: الأسباب النظرية :وتتمثل في: العامل السياسي والعامل العقلي.    |
| 777   | المطلب الأول: العامل السياسي (الإمامة الكبرى )                              |
|       | - تعريف الإمامة لغة واصطلاحا                                                |
|       | - حكم نصب إمام للمسلمين:                                                    |
| 777   | - أثر الإمامة في القول بعدالة الصحابة:                                      |
|       | مستند القول بتقديم علي ره مع المناقشة وبيان أثر ذلك في مسألة عدالة الصحابة: |
| 739   | و لا: الأفضلية                                                              |
| 7 £ 1 | ثانيا: النصُّ:                                                              |
| 7     | ١ - القرآن والنصّ الصريح                                                    |
|       | ٢ - أهمّ دليل من القرآن يستندون إليه دراسة ونقد                             |
| 7 20  | - استقراء منهج القرآن في النصّ على الخليفة والإمام                          |
| 7 2 7 | ٣- أهم أدلتهم من السنة على النصّ على عليّ مع النقد:                         |
| 7 2 7 | أ- حديث الدار:                                                              |
| 707   | ب- حديث المترلة:                                                            |
| 700   | ج- حديث غدير حمّ                                                            |
| 177   | د- حديث رزية الخميس                                                         |
| 770   | -أحاديث ترد دعوى النصّ على عليّ:                                            |
| 777   | ٤ - الدليل العقلي على النصّ:                                                |
| ٨٢٢   | نقد الأسس العقلية والعقيدية لمقولة الشيعة بوحوب الإمامة على الله:           |
|       | أولاً: نقد مقولات المعتزلة التي استند إليها الإمامية                        |
| 779   | ثانياً: نقد مقولات الإمامية في وجوب النصّ                                   |
| 7.7   | ثالثاً: العصمة                                                              |
| 7 7 9 | رابعا: النسب                                                                |
|       | أثر هذا الشرط على عدالة الصحابة                                             |
| 117   | المطلب الثاني: العامل العقلي                                                |
|       | أولاً:حكم مرتكب الكبيرة :                                                   |

**§** التعارض أو التناقض:

750

| نا عثمان وأثر ذلك في :مواقف الصحابة والتابعين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | مقتل سيدة         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| . العامل العقلي في حكم مرتكب الكبيرة :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - نقد             |
| الأدلة التي ترد دعاوى المكفرين والمفسقين للصحابة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 - 1             |
| لتصرف العملي للصحابة في الفتنة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | J1 - Y            |
| قِف العقلي من الروايات.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ثانياً : المو     |
| لأسباب التاريخية : وتتمثل بالعامل التاريخي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | المبحث الثاني: اا |
| ، تناول الرواية التاريخية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | محاور المشكلة في  |
| - الكتاب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>- 1</b>        |
| تحقيق نسبة كتاب (الإمامة والسياسة) إلى ابن قتيبة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -                 |
| تحقيق نسبة لهج البلاغة إلى علي بن أبي طالب را الله على ال | -                 |
| المؤرخ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>-</b> Y        |
| آ- التشويه والعبث المتعمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                   |
| تاريخ اليعقوبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -                 |
| مروج الذهب للمسعودي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -                 |
| كلام مجمل في مصنفاتٍ ليست محلّ ثقة فيما يتعلق بالموقف من الصحابة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -                 |
| ب- موثوقية المؤرخ لا تعني موثوقية كلِّ ما يؤلفه: مثاله تاريخ ابن جرير الطبري.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                   |
| الرواي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | - m               |
| هر رواة الفتنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | أشه               |
| ن عمر التممي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۱ - سیف بر        |
| يمييي (أبو مخنف )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۲ - لوط بن        |
| ٥:(٠٢١-٧٠٢)ه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٣- الواقدي        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٤ - الكلبي        |
| ابي ٣٠٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٥ - ابن الكل      |
| في التصدي للروايات التاريخية الباطلة ورفض الطعن بما على الصحابة الكرام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | - جهود العلماء    |
| ت التاريخية في حق الصحابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | - أقسام الروايات  |
| د في قراءة تاريخ الصحابة الكرام يرتكز على النقاط التالية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | - المنهج السديد   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| لترجيح بين الأقوال وأثر ذلك في الرواية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الفصل الرابع :ا   |
| الترجيح بين أدلة الفريقين .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | المبحث الأول :ا   |
| ترجيح استنادا إلى الأدلة النظرية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | المطلب الأول:ال   |

| ٣١٣          | المطلب الثاني:الترحيح استنادا إلى دراسة أسباب الاختلاف في عدالة الصحابة     |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ۲۱٤          | - التوجيه التاريخي السياسي لعدالة الصحابة                                   |
| ٣١٦          | - نقد التوجيه التاريخي السياسي لعدالة الصحابة                               |
| ٣١٧          | - الجواب عن الأسباب والدوافع المزعومة لاحتلاق هذه النظرية:                  |
| ٣٢.          | <ul> <li>المؤشرات الواقعية على رسوخ العلاقة بين القرابة والصحابة</li> </ul> |
| ٣٢.          | ١. الثناء                                                                   |
| 47 8         | ٢. الأسماء (التسمية)                                                        |
| 470          | ٣. دلالة المصاهرات                                                          |
| <b>~ 7 7</b> | المطلب الثالث: الرأي الراجح لدى الباحث                                      |
| ٣٢٨          | - نوع الصحبة ودرجة ثبوتها:                                                  |
| 479          | - القطعية والظنية في العدالة:                                               |
| ۱۳۳          | - رتب العدالــة:                                                            |
| 44 8         | المبحث الثاني:أثر عدالة الصحابة في الرواية .                                |
| ۲۳٤          | المطلب الأول: أعداد الصحابة الرواة:                                         |
| ۲۳٤          | - العدد الكلي                                                               |
| 440          | - المعرفون من الصحابة                                                       |
| ٣٣٦          | - الصحابة الذين دخلوا الفتنة                                                |
| ٣٣٨          | - الصحابة الرواة                                                            |
| 7 5 7        | <b>المطلب الثاني</b> : أثر الاختلاف في عدالة الصحابة:                       |
| 7 2 7        | آ- في الإطار النظري العام .                                                 |
|              | من جهة المشككين والطاعنين في عدالة الصحابة                                  |
| ٣٤٣          | من جهة القائلين بعدالة الصحابة جملة:                                        |
|              | التفريق بين عدالة السلوك وبين عدالة الرواية                                 |
| 7 2 2        | عدالة الصحابة عموم يقبل الاستثناء                                           |
| 7 20         | ب - في الإطار العملي.                                                       |
| 720          | من جهة الطاعنين والمشككين في عدالة الصحابة أو القائلين بها على التفصيل:     |
|              | الانتقائية                                                                  |
| ٣٤٨          | من جهة القائلين بعدالة الصحابة جملة                                         |
|              | ١ - قبول مراسيل الصحابة:                                                    |
| T 2 9        | ٢- قبول الحديث مع إبحام الصحابي:                                            |